
131 

 

 
  

 

Un debate praxeológico, pero aún filosófico: ¿persona o sujeto? | Carlos Germán Juliao Vargas 

 

ISSN-e: 1885-5679 

N.º 133 
En.-feb. 
2026 

 

 

Un debate praxeológico, pero aún filosófico: ¿persona 

o sujeto? 
Carlos Germán Juliao Vargas. Investigador independiente (Bogotá, Colombia) 

Recibido 27/05/2024 • Aceptado 28/12/2025 
ORCID: <https://orcid.org/0000-0002-2006-6360> 

 

 

 

 
  

Resumen 

Este artículo reflexivo, casi una meditación, 

quiere acercarse a la persona desde una «lectura 

praxeológica» que rastrea los motivos, 

perspectivas y efectos de un debate filosófico 

clásico: ¿Somos personas o sujetos? Se busca 

comprender lo propio o radical de la persona en 

acción, así como en qué radica su dignidad. 

Para ello primero se aclaran los conceptos 

(desde su etimología y su uso a lo largo de la 

historia), y se plantea el debate filosófico que 

han generado; luego se aventura una posible 

respuesta a la cuestión, así como sus 

implicaciones praxeológicas, para concluir 

cuestionando las imágenes falsas de la persona 

ideal y señalando que la persona es, ante todo, 

una verdadera paradoja que desafía nuestras 

expectativas y a menudo revela limitaciones o 

inconsistencias en nuestros sistemas de 

pensamiento y en nuestros razonamientos. 

 

Palabras clave: persona, sujeto, análisis 

praxeológico, ontología, antropología. 

 

Abstract 

A praxeological, but still 

philosophical, debate: person or 

subject? 
 

This reflective article, almost a meditation, 

wants to approach the person from a 

«praxeological reading» that traces the motives, 

perspectives and effects of a classic 

philosophical debate: Person or subject? It seeks 

to understand what is unique or radical about 

the person in action, as well as what their 

dignity lies in. To do this, the concepts are first 

clarified (from their etymology and their use 

throughout history), and the philosophical 

debate they have generated is raised; Then a 

possible answer to the question is ventured, as 

well as its praxeological implications, to 

conclude by questioning the false images of the 

ideal person and pointing out that the person is, 

above all, a true paradox that defies our 

expectations and often reveals limitations or 

inconsistencies in our thinking systems and in 

our reasoning. 

 

Key words: Person, Subject, Praxeological 

Analysis, Ontology, Anthropology. 

 

 

 

 

 

 

 

 

https://orcid.org/0000-0002-2006-6360


 
 

 
 

Un debate praxeológico, pero aún filosófico: ¿persona o sujeto? | Carlos Germán Juliao Vargas 

 

ISSN-e: 1885-5679 

    132 

 
N.º 133 
En.-feb. 
2026 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



133 

 

 
  

 

Un debate praxeológico, pero aún filosófico: ¿persona o sujeto? | Carlos Germán Juliao Vargas 

 

ISSN-e: 1885-5679 

N.º 133 
En.-feb. 
2026 

 

 

Un debate praxeológico, pero aún filosófico: ¿persona 

o sujeto? 
Carlos Germán Juliao Vargas. Investigador independiente (Bogotá, Colombia) 

Recibido 27/05/2024 • Aceptado 28/12/2025 
ORCID: <https://orcid.org/0000-0002-2006-6360> 

 

 

 

 

§ 1. Introducción 

 

La gente dice a menudo que tal o cual persona todavía no se ha 

encontrado a sí misma. Pero el ser propio no es algo que se encuentra;  

es algo que se crea.  

Thomas Szasz (1992: 42) 

 

La cuestión de la persona estuvo omnipresente en los conflictos políticos, jurídicos, 

sociales y éticos del último siglo, así como en diversas discusiones filosóficas o en los 

debates sobre la procreación asistida, el estatuto del embrión o la eutanasia. Siempre 

se trataba de determinar el modo de ser y la dignidad de la compleja persona humana, 

en relación con las cosas simples. Sin embargo, ¿cómo pensar en la unidad existencial 

de la persona humana en una época que uniformiza a los individuos y los divide por 

particularismos? ¿Cómo entender, en una vía contraria a la tendencia actual, que la 

diversidad entre personas puede hacer posible su unión en una comunidad? 

Muy a menudo las reflexiones contemporáneas sobre la persona consideran sólo un 

aspecto de la existencia personal: o la persona social que se entiende a sí misma desde 

su lugar en el todo, o la persona jurídica que tiene derechos reconocidos por otros, o la 

persona moral que debe respetar las principales reglas de acción. Así, en últimas, el 

término persona asume múltiples significados y resulta muy difícil verlo como un 

concepto claro. ¿Persona o sujeto? ¿Actos o ideas? En este artículo se quiere pensar el 

papel propio de una reflexión filosófica que arroje luz sobre lo que significa «ser 

persona» para cada ser humano, más allá de la fragmentación de los estudios, 

filosóficos o científicos sobre el asunto. Tal trabajo praxeológico y filosófico es esencial 

al menos por dos razones: por un lado, para evitar el uso de un concepto 

indeterminado, o más bien incuestionable, porque esto conduciría a aporías 

https://orcid.org/0000-0002-2006-6360


 
 

 
 

Un debate praxeológico, pero aún filosófico: ¿persona o sujeto? | Carlos Germán Juliao Vargas 

 

ISSN-e: 1885-5679 

    134 

 
N.º 133 
En.-feb. 
2026 

 

 

insuperables; por otro, porque nos permite no enmascarar con simplismos las 

paradojas que son constitutivas de toda persona cuando piensa o actúa, como sería 

caer en afirmaciones vagas como «la persona es superior al sujeto» o viceversa; o 

suscitar objeciones como ¿por qué no priorizar al sujeto como base de la libertad? 

En consecuencia, la función de esta reflexión sobre la persona, si entendemos por 

esta expresión un estudio que ponga de relieve el modo específico de existir como 

persona, es ayudar a comprender por qué la persona, si nos atenemos a su propio ser, 

es un «drama» en el sentido etimológico del término, es decir una acción, y por eso no 

es ni un nudo de relaciones causales (resultado de las fuerzas ejercida sobre él), ni un 

animal razonable, porque estas determinaciones que provienen del mundo olvidan la 

libertad que define a la persona. La tarea es, por tanto, doble: en primer lugar, 

deconstruir definiciones falsas o parciales de la persona y, segundo, abrir el acceso a 

lo premoral original que está en el fundamento de toda moralidad humana1. 

O dicho de otro modo: a) resaltar el principio de individuación de la persona en su 

manera de entenderse a sí misma y en su relación con el mundo; b) destacar lo que la 

filosofía llama el «sentido social» de la persona, es decir, el hecho de que ella sólo es 

posible desde un «nosotros» que no se puede resumir ni en una simple 

intersubjetividad ni en un diálogo entre sujetos autónomos; c) sin embargo, mostrar 

de esta manera que el «nosotros» precede al poder decir «yo» supone deconstruir la 

figura moderna del sujeto, que se presenta como el dios de la metafísica moderna al 

declararse causa de sí mismo. Tal inversión es necesaria para liberarse de la abstracción 

de un sujeto puro, todopoderoso, creador de sí mismo, que podría superar su finitud, 

porque dicha representación conduce a una idolatría de sí mismo (que percibimos en 

 
1 El concepto de lo premoral original que sería el fundamento de toda moralidad humana se refiere a 

aquellos elementos básicos de la experiencia humana, profundamente arraigados en la condición 

humana y en la evolución histórico-social, que preceden a la formulación de normas y códigos morales 

explícitos. Por ejemplo, los instintos y emociones básicas (bases del bienestar y la cooperación, así como 

de la justicia), la necesidad de supervivencia y de proteger al grupo (esenciales para la cohesión social 

y la supervivencia de la especie), la capacidad cognitiva para abstraer y reflexionar sobre las acciones y 

sus efectos (que permitirá desarrollar los conceptos de bien y mal y formular normas éticas), la 

experiencia básica del dolor y el placer (que influirá en la formación de juicios morales), la capacidad 

de comunicarse y expresar sentimientos y necesidades (que será esencial para la formación de vínculos 

sociales y normas morales) y, ante todo, la capacidad de ser consciente de uno mismo y de los demás, y 

de reflexionar sobre las propias acciones y sus efectos en los otros. Comprender estas bases premorales 

siempre ayuda a apreciar la profundidad y la complejidad de la moralidad humana y su evolución 

histórica. 



135 

 

 
  

 

Un debate praxeológico, pero aún filosófico: ¿persona o sujeto? | Carlos Germán Juliao Vargas 

 

ISSN-e: 1885-5679 

N.º 133 
En.-feb. 
2026 

 

 

muchos de los rasgos de la cultura actual) que nos hace olvidar el sentido propio de lo 

humano: esa mezcla de contemplación y acción, que resalta su dimensión proléptica 

(anticipatoria), es decir, que la persona es una promesa. En particular, será posible 

comprender cómo la paradoja de la persona no es ser universal y singular, sino aquel 

individualizarse universalizándose, mediante actos particulares de libertad. La 

persona es una pregunta para sí misma, cuestiona aquello que la llama en el acaecer 

del mundo, en el encuentro con el otro y en la trascendencia. 

Ahora bien, el enfoque praxeológico, entre muchas cosas, requiere que estas dos 

dimensiones, la teoría y la práctica, las ideas y los actos, se reencuentren en la 

conciencia de la persona que actúa y reflexiona sobre su acción, de modo que «el 

regreso sistemático sobre lo cotidiano genere transformaciones importantes en uno 

mismo, así como en la práctica que se realiza y en la comprehensión teórica que de ella 

se produce» (Juliao, 2017a: 29). Pero, además, no podemos olvidar que, en pedagogía 

praxeológica, la acción humana «no depende solo y exclusivamente del agente que 

realiza la acción en primera persona, sino que involucra un tú humano, un él particular, 

un nosotros grupal, colectivo y social, un alter personal e impersonal» (Juliao, 2017b: 

39).  

Los trabajos que he venido realizando con el enfoque praxeológico me han 

permitido constatar que toda persona, cuando realiza sus acciones, en su vida 

cotidiana o profesional, utiliza un tipo particular de saber, por lo general tácito e 

implícito (pues su saber está en su actuar), que gracias al ejercicio reflexivo que supone 

el enfoque praxeológico, se vuelve un saber praxeológico: «Analizando cómo el 

actor/autor constituye el sentido de su actuar y precisando que el actuar genera un acto 

personal, se formaliza el enfoque praxeológico» (2017a: 45). Todo ello será el marco 

conceptual que guiará esta reflexión sobre la persona. Para ello primero intento aclarar 

los conceptos (desde su etimología y su uso a lo largo de la historia), y así plantear el 

debate filosófico que han generado; luego aventuro una posible respuesta a la cuestión, 

así como algunas de sus implicaciones praxeológicas, para concluir cuestionando las 

imágenes falsas de la persona ideal y señalando que la persona es, ante todo, una 

verdadera paradoja que como toda paradoja (declaración o situación que, al seguir una 

lógica en apariencia razonable, lleva a una conclusión que contradice la intuición 

común o se torna autocontradictoria) desafía nuestras expectativas y a menudo revela 



 
 

 
 

Un debate praxeológico, pero aún filosófico: ¿persona o sujeto? | Carlos Germán Juliao Vargas 

 

ISSN-e: 1885-5679 

    136 

 
N.º 133 
En.-feb. 
2026 

 

 

limitaciones o inconsistencias en nuestros sistemas de pensamiento y en nuestros 

razonamientos. 

 

§ 2. Aclarando los conceptos 

 

Así las cosas, en el enfoque praxeológico, es necesario aclarar uno de sus conceptos 

clave: aquel de persona. Sin él no podemos pensar con coherencia cuestiones esenciales 

de la filosofía, los estudios culturales y sociales, la política, la ética, la justicia o la moral; 

ni tendrían pleno sentido términos como praxis, acción, libertad, virtud, dignidad, derecho 

o lenguaje. Ahora bien, se trata de un concepto confuso y problemático, con altos 

riesgos de reduccionismo, por la diversidad y complejidad de las existencias 

personales que transcurren en numerosos ámbitos y circunstancias: nunca se es sólo 

un sujeto cognitivo dotado de conciencia y voluntad, ni un ciudadano o persona 

jurídica con derechos y deberes, ni el beneficiario o depositario de una tradición 

cultural, ideológica o religiosa (Saldarriaga, 2009), porque siempre se es todo eso y 

mucho más; además, cada persona es un ser único e irrepetible, cada persona es una 

sorpresa; por todo ello siempre habrá cierta incoherencia entre los supuestos teóricos 

y la persona real que actúa, piensa, dice, idealiza, crea, siente, ama, odia, sufre y 

muere2. 

Pero, igualmente, la noción de sujeto (del latín subiectum, ‘lo que está debajo’, en 

filosofía moderna asociado a la subjetividad en Descartes, Kant y Hegel) es 

controvertida. Desde siempre ha sido paradójica por ser, a la vez, evidente y no 

absoluta. Por una parte, es una «evidencia obvia» expresada en la primera persona del 

singular en casi todas las lenguas; pero también es una certeza para la reflexión, 

cuando la filosofía cartesiana instaura esa relación entre el hombre como sujeto y el 

mundo como objeto (que ya el Renacimiento vislumbraba), pero que, como nos 

recuerda Morin (1994: 1):  

 

[…] si dudo, no puedo dudar de que dudo, por lo tanto, pienso, es decir que soy yo quien piensa. 

Es en ese nivel donde aparece el sujeto. Sin embargo, la noción de sujeto no es evidente: ¿dónde se 

 
2 Aclaro que me limito, en este texto, al sentido filosófico del término, no al psicológico (personalidad) 

ni al jurídico (sujeto de derecho), aunque asumo sus relaciones mutuas. 



137 

 

 
  

 

Un debate praxeológico, pero aún filosófico: ¿persona o sujeto? | Carlos Germán Juliao Vargas 

 

ISSN-e: 1885-5679 

N.º 133 
En.-feb. 
2026 

 

 

encuentra ese sujeto? ¿Qué es? ¿En qué se basa? ¿Es una apariencia ilusoria o bien una realidad 

fundamental? 

 

Ahora bien, también conviene considerar (al menos aquí, antes de profundizar más 

en los dos conceptos de persona y sujeto) la palabra individuo dado que individuo y 

persona parecen equivalentes e intercambiables. El término que proviene del latín 

individualum que, según el uso de Cicerón, traduce la palabra griega ατóμος, es decir 

‘aquello que no se puede dividir’; de ahí el sentido de «lo que es indivisible» para 

designar un ser único y singular en contraposición al género o especie. Así, para la 

biología, individuo es un espécimen vivo perteneciente a cierta especie, un ser 

organizado, que vive su propia existencia y que no puede dividirse sin ser destruido. 

En otras palabras, en taxonomía, es una unidad biológica singular, la muestra de una 

especie; por eso es, ante todo, un cuerpo único y singular (organismo vivo). No es 

extraño entonces que, en el Medioevo, cada ser, cualquiera que sea, tomado en 

particular, se llame «individuo» significando que no puede tolerar ser dividido sin 

dejar de ser él mismo. Y si el sentido del término individuo se ha ido desplazando hacia 

un significado individualista para describirse a uno mismo, es porque el ser humano 

es concebido de una forma más rica que una simple entidad biológica. Así, individuo 

acabó designando ‘la individualidad’, es decir aquello por lo que alguien se diferencia 

de otro y se distingue, tanto cuantitativa como cualitativamente. Es a través de este 

cambio de significado cualitativo que hace del individuo humano una entidad no sólo 

biológica sino, sobre todo, social, que se forjó la noción de individualismo, esa doctrina 

hoy dominante que otorga al individuo un valor intrínsecamente superior a cualquier 

otro en todos los ámbitos ⎯ético, político, económico⎯ donde siempre priman los 

derechos y responsabilidades de este último; es decir, se confiere primacía a la 

identidad personal sobre la colectiva, sobre el grupo social. 

Es conveniente recordar aquí la tesis de Kant (2009) sobre que toda experiencia, a 

diferencia de las percepciones pasajeras, está mediada por conceptos o por distinciones 

lingüísticas fundamentales. Sabemos que la filosofía hermenéutica alemana rectifica 

esta tesis kantiana al demostrar que los conceptos o categorías básicos por los que se 

constituye toda la experiencia humana, ya sea en la ciencia o en la vida cotidiana, no 

son ni a priori ni estáticos, sino históricamente cambiantes, porque como dice Walter 

Benjamín: «La totalidad de la experiencia es la existencia» (1991: 75). Es el análisis de 



 
 

 
 

Un debate praxeológico, pero aún filosófico: ¿persona o sujeto? | Carlos Germán Juliao Vargas 

 

ISSN-e: 1885-5679 

    138 

 
N.º 133 
En.-feb. 
2026 

 

 

estos cambios semánticos lo que permite observar el carácter y las tendencias de las 

transformaciones de la conciencia personal y cultural3. 

El concepto persona tiene una prehistoria que nos sugiere dimensiones interesantes 

para el sentido que ella asumirá en el enfoque praxeológico. La expresión griega 

πρóσωπον (literalmente ‘rostro’, ‘faz’, pero asimismo ‘máscara’, ‘rol’) es considerada 

el origen del término latino persona, que, según Saldarriaga (2009: 182) fue usado en 

diversos contextos lingüísticos, si bien en todos ellos indicaba lo que se muestra y es 

revelador en la esfera pública: a) en el contexto teatral era la máscara que usaban los 

actores (que «oculta» al individuo y muestra sólo idealtipos de subjetividad: héroe, 

avaro, valeroso, cándido, viejo); b) en el ámbito judicial designaba a los involucrados 

(acusador, acusado y juez) como personae, asumiendo roles predefinidos por el código 

jurídico; c) en el ámbito gramatical persona señala las diversas figuras del discurso 

(primera, segunda y tercera persona); y d) por último, implica, en sentido figurado, un 

rol social o institucional, como modo de conducta sujeto a cierta codificación (por 

ejemplo, las figuras del pater familiae o del maestro). O sea que el individuo se constituía 

como persona cuando encarnaba un tipo particular de actuación. La acción es el principio, 

como lo recordara la filosofía moderna naciente. 

Es interesante que en esta prehistoria del concepto no están presentes ni la 

individualidad ni lo metafísico, que serán productos de la posterior teologización del 

concepto4. Sobre todo, con la fórmula agustiniana «tres personae – una substantia» (1956: 

413: De trinitate V 9, 10) se vinculará la persona a lo metafísico (una esencia) y a la idea 

de persistencia en la propia individualidad desde una diferencia forjada en el seno de 

la identidad. Asimismo, en esta etapa, esta vez gracias a Boecio, quien traslada el 

concepto de la teología a la filosofía con su expresión «naturae rationabilis indiuidua 

 
3 Basta mencionar el hecho probado de que el concepto de persona se formó, en las lenguas europeas, 

bajo la influencia de poderosos factores culturales que aún siguen siendo una fuente de reflexión 

filosófico-cultural: el teatro griego, el derecho romano y la teología cristiana de la Trinidad. 
4 Aquí conviene recordar una diferencia de uso del término: a) persona humana que se refiere a un ser 

individual con rasgos biológicos, psicológicos y sociales, dotado de razón, voluntad, conciencia y 

facultad de relación, cuya identidad se construye en un contexto histórico y cultural, con restricciones 

físicas y temporales; y b) persona divina, al interior de tradiciones teológicas como el cristianismo, que se 

refiere a las personas de la Trinidad (Padre, Hijo y Espíritu Santo), que comparten una sola naturaleza 

eterna, inalterable y perfecta, sin las limitaciones de la condición humana, pero capaces de relacionarse 

con la humanidad. La diferencia está en la finitud y contingencia de la persona humana frente a la infinitud y 

trascendencia de la persona divina. 



139 

 

 
  

 

Un debate praxeológico, pero aún filosófico: ¿persona o sujeto? | Carlos Germán Juliao Vargas 

 

ISSN-e: 1885-5679 

N.º 133 
En.-feb. 
2026 

 

 

substantia», se considerará la racionalidad como inherente a la persona (Contra 

Eutychen III, 87)5. Santo Tomás (2001: 320: Summa Theologica, cuestión 29) rematará el 

proceso al plantear que individualidad significaría aquí el existir (durar) en la propia 

especificidad. A partir de ahí, el concepto de persona tendrá un papel central en el 

pensamiento occidental hasta que se introduce el concepto de sujeto en la Modernidad; 

aunque con Mounier y otros personalistas, posteriormente se recuperará su lugar 

central. 

Otra cuestión interesante de esta prehistoria es la que plantea Segura Ramos (1977), 

refiriéndose en especial al ámbito gramatical del latín: 

 

[…] los pronombres personales son sólo dos, a tenor con el cuadro agónico del lenguaje: ego 

(loquor), tu (audis), doblados por el número: nos, uos, por cuanto que el latín no posee propiamente 

un tercer pronombre personal. En cualquier caso, aun cuando éste exista en otras lenguas (esp. yo, 

tú, él) … el tal pronombre no es sino la negación de las personas, esto es, la no-persona: campo de 

aquello de que distantemente se habla en la tensión del diálogo bipersonal ego/tu. [Ramos, 1977: 77-

78] 

 

O sea, dado que persona (per-sonare, resonar de la voz) implica actuar (representar un 

papel) en sentido estricto se refiere al yo/tu pues ellos son los que establecen el diálogo 

(lo agónico del lenguaje) en la representación; cuando se hable de alguien diferente 

(del él) se estará entonces narrando una historia. Tal vez por eso Unamuno (1966) 

resaltará el papel desempeñado por el diálogo a la hora de expresar los dos polos del 

conflicto en el lenguaje, lo agónico y lo contemplativo: «Acción que es contemplativa 

así como la contemplación es activa», nos dice en Cómo se hace una novela (1966: 762). 

Así, la palabra persona se forjó en la ambigüedad de su significado. En efecto, una 

persona designa la naturaleza de un individuo, pero también al individuo mismo. En 

otras palabras, decir de un ser que es una persona es querer decir que es un ser humano 

que tiene conciencia de sí mismo, es decir un ente; pero cuando utilizamos la expresión 

la persona para designar a alguien, estamos de alguna manera designando el contenido 

de esta misma conciencia, una identidad. Estos dos sentidos han nutrido las 

concepciones ontológicas y cognitivistas. Para las primeras, la persona es un ser 

concreto, ese individuo definido por su conciencia de existir, como ser biológico, moral 

 
5 Puede verse el texto latino en: <https://la.wikisource.org/wiki/Contra_Eutychen>, [03/04/2024]. 

https://la.wikisource.org/wiki/Contra_Eutychen


 
 

 
 

Un debate praxeológico, pero aún filosófico: ¿persona o sujeto? | Carlos Germán Juliao Vargas 

 

ISSN-e: 1885-5679 

    140 

 
N.º 133 
En.-feb. 
2026 

 

 

y social. Para las últimas, la persona es inmaterial, designa la conciencia dotada de una 

continuidad de su vida psíquica. Esta distinción podría parecer superflua y la querella 

que generó podría guardarse en los armarios de los exégetas, sin embargo, establecer 

el sentido de la palabra persona resulta clave dados los efectos y el alcance de esta 

noción en las diversas áreas del conocimiento y de la práctica. 

Ahora bien, desde mediados del siglo XIX, es difícil encontrar un autor que no 

introdujera este concepto de persona en su glosario activo y que no lo convirtiera, así 

fuera de modo negativo o crítico, en objeto de sus reflexiones. ¿Qué argumentos 

principales podemos distinguir en la historia de este concepto? Para responder esta 

pregunta, recurriré a distinguir tres modos de entender a la persona en la Modernidad: 

autonomía, identidad e individualidad, que indican tendencias generales en el uso del 

concepto y que pueden combinarse en la obra de diversos autores. Pero diferenciarlos 

tiene un valor heurístico: representan diferentes conjuntos de rasgos en la forma de 

entender a la persona que se correlacionan con una serie de otros campos semánticos 

(libertad, propiedad, conciencia, etc.) en las esferas del derecho, el arte, la psicología o 

la teoría política, es decir, proporcionan un marco cognitivo para la estructuración de 

la experiencia sociocultural. 

El modelo de la autonomía, asociado a Kant, está en la base de la comprensión de la 

persona como propiedad abstracta del ser humano para ser sujeto de sus acciones: 

«Autonomía es […] el fundamento de la dignidad de la naturaleza humana y de toda 

naturaleza racional» (2012: 203). Cabe señalar que aquí no se toma en consideración a 

un individuo en particular como tal, sino al ser humano como ser racional o «sujeto de 

la libertad». Esta propiedad abstracta de la subjetividad en relación con sus acciones 

también significa que la persona (y sólo ella) es sujeto de reprensión y responsabilidad, 

así como de dignidad y respeto. 

El modelo de la identidad, desarrollado por Locke, centra la comprensión de la 

persona en otra dimensión. Aquí ella es una presencia permanente en los estados 

cambiantes de la conciencia, garantizada por la unidad reflexiva de la memoria:  

 

Pues como el estar provisto de conciencia siempre va acompañado de pensamiento, y eso es lo 

que hace que cada uno sea lo que él llama sí mismo, y de ese modo se distingue de todas las demás 

cosas pensantes, en eso consiste únicamente la identidad personal. [Locke, 1980: 493]  

 



141 

 

 
  

 

Un debate praxeológico, pero aún filosófico: ¿persona o sujeto? | Carlos Germán Juliao Vargas 

 

ISSN-e: 1885-5679 

N.º 133 
En.-feb. 
2026 

 

 

Es la conciencia la que asegura la unidad de la persona, ya que solo a través de la 

reflexión, en la conciencia, puedo apelar a mis estados mentales previos e identificarlos 

como propios. En otras palabras, la persona es la capacidad de atribuirse a sí mismo 

sus propios estados previos como pertenecientes a una y la misma conciencia y 

memoria (de ahí la identidad). 

Finalmente, el tercer modelo, el de la individualidad se remonta a la Monadología de 

Leibniz (1981), pero es en el romanticismo alemán donde recibe su formulación más 

popular, pues el sentimiento, la individualidad, la experiencia personal y el alma 

atormentada son sus bases. Su impulso central es la idea del carácter autónomo y único 

del individuo creativo. La persona aquí es alguien que no se parece a los demás, que 

se crea a sí mismo mediante un acto de autodeterminación creativa y distinción y que, 

por lo tanto, alcanza una vida de verdad individual. La persona no es una propiedad 

general de la naturaleza racional del ser humano, igual para todos, no es una rasgo 

estructural de toda conciencia, sino una singularidad única, que distingue a un ser 

humano de los demás: la vida de cada persona en sí misma, en su forma de ser diversa 

y versátil, es lo único a lo que no se puede renunciar. 

El análisis de otras peculiaridades de estos tres modelos subraya la diferencia entre 

aquellas oposiciones binarias que definen a la persona. En el de la autonomía, lo opuesto 

a la persona es la cosa, es decir, todos los aspectos de la realidad que no poseen el 

principio de subjetividad. En el modelo de la identidad, lo opuesto a la persona es el 

cuerpo o el «individuo natural», si usamos la terminología de Locke, es decir, un ser 

que no revela signos de conciencia reflexiva.  

Por el contrario, en el modelo de la individualidad, lo opuesto a la persona es lo 

impersonal, es decir, el estado o entorno que no tiene rasgos distintivos, ninguna 

característica personal ni actividad creativa. Por tanto, lo impersonal, que puede 

expresarse con nombres como sociedad, multitud o masa, es opuesto a la persona. Lo 

significativo es que, en ese lazo «persona-impersonal», la relación puede invertirse, es 

decir, se pueden imaginar discursos que atribuyen la singularidad y unicidad 

individual a esos colectivos frente a los cuales el individuo aparece como algo 

abstracto, dependiente y perturbador. 

 

 



 
 

 
 

Un debate praxeológico, pero aún filosófico: ¿persona o sujeto? | Carlos Germán Juliao Vargas 

 

ISSN-e: 1885-5679 

    142 

 
N.º 133 
En.-feb. 
2026 

 

 

§ 3. Planeando del debate 

 

Sabemos que el premoderno Descartes buscaba un cimiento para la ciencia que 

fuera tan sólido como lo era la categoría Dios en la escolástica medieval, pero partiendo 

de una verdad original y primigenia, que en su caso sería el cogito ergo sum. ¿Por qué 

no consideró al acto de dudar como fundamento? ¿Por qué Descartes acude mejor al 

sujeto que realiza el acto de dudar? ¿En qué radica ese problema que toda la 

Modernidad carga a cuestas y que nos ha dejado fatales consecuencias? En que 

Descartes se desvía de la intención socrática original de una verdad primera asentada 

sólo en los actos (que serían la raíz de las cosas), cayendo en el yo, en la cosa pensante, 

un supuesto metafísico no verificable (apoyado en otras conjeturas escolásticas 

también indemostrables como la sustancia, la esencia, lo subyacente (del latín subiectum). 

¿Por qué dicho deslizamiento? Según González, porque: 

 

Descartes consideró que el acto del cogito era demasiado evanescente. El «yo soy, yo existo» dura 

solamente el tiempo que dura el acto de pensar. En cambio, el sujeto de ese acto es una sustancia 

mucho más estable y permanente, por más que para Descartes esa continuidad no se la daba a sí 

mismo, sino a Dios. [2014b: 53] 

 

Es decir, la medieval «eternidad» de la sustancia (o de la cosa-sujeto) es ahora 

asignada al concepto de yo. De ahí que Descartes use al cogito ergo sum como punto de 

partida de una ciencia deductiva que permitiría llegar a los demás saberes de modo 

claro y distinto, liberándolos de esos supuestos no examinados. Pero, en realidad, 

dicho deslizamiento del acto hacia el sujeto que actúa ocurre porque Descartes no logró 

deshacerse de los presupuestos metafísicos heredados, por más que ese haya sido uno 

de sus quehaceres capitales. Desde el enfoque tomista heredado, el cogito ergo sum, que 

es una «operatio», resulta ser un acto segundo situado después del ser, que sería el acto 

primero. En otras palabras, así como para Tomás de Aquino el ser es el acto primero, 

y las operaciones (actos del pensar) son el acto segundo, para Descartes, todavía 

premoderno, el sujeto es el acto primero y las cogitaciones, el acto segundo; de ahí que 



143 

 

 
  

 

Un debate praxeológico, pero aún filosófico: ¿persona o sujeto? | Carlos Germán Juliao Vargas 

 

ISSN-e: 1885-5679 

N.º 133 
En.-feb. 
2026 

 

 

«el acto de cogitar requiere el ser de alguien que ejerce las cogitaciones» (González, 

2014b: 54)6. 

Sin embargo, atenerse sólo a Descartes sería un error. El sujeto resulta de una serie 

de desplazamientos, transformaciones y mejoras de una red de nociones, principios y 

esquemas teóricos instituidos en la Antigüedad tardía, perfeccionados en la Edad 

Media y luego cuestionados en la Edad Clásica cuando se inventa la «conciencia» 

(Libera, 2008). En Descartes, el sujeto es «pensar», lo que indica que dicho sujeto no es, 

ni autónomo, ni diferente al pensar, sino que es un sujeto pensante. Ser sujeto y pensar 

no se diferencian. Así, como indica García López (2007), se extravía, en la reflexión 

filosófica, parte de la condición humana: el soporte de los actos individuales y 

colectivos. Recordemos que, para Aristóteles, la entidad (οὐσία) era una categoría por 

debajo de las otras (ὑποκείμενον), de las que recibía sus predicados (Carbonell, 2013); 

en otros términos, la lógica se relacionaba con la ontología. De modo similar, los 

medievales denominaron «subjectum a la entidad aristotélica, que en cuanto tal recibió 

el significativo nombre de substantia» (González, 2014a: 175), concepto que sería el 

soporte lógico de los predicados, y el ontológico de los accidentes; por ello toda 

sustancia sería reconocida como sujeto o tema de estudio. Pero, los modernos, gracias 

a Descartes, redujeron la carga semántica del concepto de sujeto sólo a la cosa pensante 

(ego o yo) que, cuando conocía otras realidades (objetos) posibilitaba que estas fueran 

dadas para ella (Salas, 2002): el concepto de sujeto se vuelve expresión de un 

antropocentrismo pleno, como si el acto de pensar fuera algo fugaz que requería ser 

soportado metafísicamente7. Es esta larga maduración histórica la que ha resultado, 

desde Descartes hasta hoy, en considerar al sujeto como una subjetividad reflexiva, es 

decir como una experiencia de pensamiento de la persona humana por y para sí 

misma. 

Por otro lado, en el caso en que el concepto de sujeto hiciera parte del vocabulario 

activo de un autor y estuviera delimitado por el conjunto de rasgos sustanciales, 

designaría siempre a un individuo real y concreto. Así, se puede decir que el problema 

 
6 El concepto sujeto, en la filosofía anterior a Descartes, era usado para denotar la esencia subyacente a 

los datos fenoménicos: lo que se supone antes de un diálogo socrático, el sujeto gramatical que sustenta 

lógicamente al predicado y, ontológicamente, a las cualidades. 
7 Este deslizamiento cartesiano (también lo será en Husserl) desde el acto de pensar hasta el sujeto que 

piensa se debe a las estructuras lingüísticas europeas; en otras familias lingüísticas, donde el sujeto 

opera como un predicado del verbo, que precede la oración gramatical, es diferente la interpretación. 



 
 

 
 

Un debate praxeológico, pero aún filosófico: ¿persona o sujeto? | Carlos Germán Juliao Vargas 

 

ISSN-e: 1885-5679 

    144 

 
N.º 133 
En.-feb. 
2026 

 

 

del sujeto, tal como ha preocupado a la filosofía occidental desde la época de Kant, gira 

en torno a la pregunta: ¿cómo aclarar la estructura autorreferencial de la conciencia 

que incluye el rasgo de la individualidad («mi conciencia») y el de la universalidad 

(«la conciencia en general»)? 

Sabemos que existen diferentes tradiciones de pensamiento en las que dicho 

problema del sujeto está ausente (como, por ejemplo, en la tradición rusa). Y también 

que, en algunas concepciones filosóficas occidentales, se lo ve como un problema falso. 

Ahora bien, dado que el propósito del enfoque praxeológico incluye la pretensión de 

superar la visión subjetivista, substituyéndola por una filosofía concreta e integral de 

la persona, el concepto de sujeto no puede dejar de ser central en su proyecto filosófico. 

Por eso, para comprender el contenido y las razones de la crítica del subjetivismo, es 

necesario analizar la semántica de este concepto en la historia del pensamiento 

occidental, que viene dada por un conjunto de opuestos binarios: lo general y lo 

particular (lo singular); lo real que se presenta al sujeto y lo ilusorio; lo exterior y lo 

interior8. Además, los dos elementos de estas oposiciones se interpretan como dos 

clases de objetos o incluso como dos tipos de realidad. 

La interpretación del sujeto está subordinada a la lógica de la reflexión, por lo que 

se lo piensa ante todo como un ser real, un ser vivo concreto (ens reale), como un 

«individuo autónomo», en sentido abstracto, lo que hace que este concepto, también 

por su origen latino, aparezca con connotaciones negativas, generando un cambio del 

sentido neutro de lo humano como objeto de observación a una calificación que 

contiene una apreciación desaprobadora e irónica. Y cuando no es así, la semántica del 

término es, sin embargo, una semántica realista que usa el término sujeto para denotar 

una clase de seres con características reales definidas (el hombre concreto, el mundo 

interior, la conciencia individual, etc.). 

La dificultad para mantener esa dimensión del conocimiento, que ha recibido el 

nombre de trascendental desde Kant, consiste en el hecho de que, bajo la acción 

poderosa de la metafísica tradicional y del lenguaje ordinario, esta «subjetividad 

trascendental» sigue siendo interpretada en términos de la relación entre dos 

 
8  No olvidemos que el término subjectum de los filósofos latinos traduce el hypokéimenon griego, 

literalmente, lo que ‘está puesto’ (keímenon) por ‘debajo de’ (hypò) algo, como sucede con los cimientos 

de un edificio. 



145 

 

 
  

 

Un debate praxeológico, pero aún filosófico: ¿persona o sujeto? | Carlos Germán Juliao Vargas 

 

ISSN-e: 1885-5679 

N.º 133 
En.-feb. 
2026 

 

 

realidades: el microcosmos y el macrocosmos, el hombre y el mundo, el alma y el 

cuerpo, etc. Después, especialmente en el positivismo y el psicologismo de finales del 

siglo XIX, el concepto kantiano de «sujeto trascendente» o de «conciencia en general» 

se reinterpreta a menudo en el sentido de «conciencia colectiva de la humanidad», 

transformándose de principio del conocimiento verdadero en una esencia real: la 

evolución de la semántica del sujeto pasa pues por la línea de su transformación en un 

«ser real» (al margen de que el concepto vaya acompañado de connotaciones negativas 

o positivas). Como efecto, se anula el «problema del sujeto» planteado por Kant en la 

teoría del paralogismo de la razón pura, es decir, aquel de saber cómo describir la 

estructura de la autoconciencia en cuyo marco el sujeto es el objeto de la descripción y 

al mismo tiempo quien hace la descripción en sí. ¿Qué significa que después de tantos 

intentos de resolver el problema kantiano, a finales del siglo XX, en la filosofía 

occidental europea se haya difundido la tesis de la «muerte del sujeto»? O que el 

debate filosófico contemporáneo pueda ser visto como un «diálogo» entre corrientes 

relevantes (personalismo, existencialismo, fenomenología, estructuralismo) que han 

debatido la tensión existente entre persona (ser relacional, con dignidad intrínseca) y 

sujeto (entidad racional, definida por su autonomía o sujeción a estructuras)9. ¿Es la 

persona reducible a su subjetividad? ¿La dignidad depende de la autonomía o de su 

relación con otros? 

 

§ 4. Resolviendo la cuestión 

 

Me atrevo a pensar, hipotéticamente, que sujeto sigue siendo un concepto válido 

desde una perspectiva epistemológica (el quién del conocimiento), mientras que 

persona lo es desde un enfoque praxeológico (el quién de la acción). El sujeto es 

entendido como consciencia (subjetividad) para la cual la realidad es objeto 

cognoscible que no se revela a sí misma pues es un objeto para un sujeto. De ahí que 

ser sujeto (del saber) implica trascender las aprensiones y deseos personales, y llegar 

a una universalidad (conocimiento) válida para todos. El sujeto cognitivo es 

desinteresado y la verdad es objetiva, es decir, para conocer hay que ser un sujeto, más 

 
9 Un ejemplo concreto de dicho «diálogo» sería la crítica de Levinas al sujeto cartesiano, que prioriza el 

«yo» sobre el «otro», frente a la noción de persona en Mounier, centrada en la relación y la trascendencia. 



 
 

 
 

Un debate praxeológico, pero aún filosófico: ¿persona o sujeto? | Carlos Germán Juliao Vargas 

 

ISSN-e: 1885-5679 

    146 

 
N.º 133 
En.-feb. 
2026 

 

 

allá que una persona. La persona, por su parte, es una corporalidad concreta que se 

nombra a sí misma «yo», como unidad psíquica-corporal en el mundo y con otros. Su 

existencia en el mundo no es un tema (sujeto) epistemológico que tiene una realidad 

cognoscible frente a sí, sino que se trata de una realidad alarmante, paradójica, 

constituida temporalmente por deseos, recuerdos, logros y frustraciones; una realidad 

compleja. La persona es un agente que disfruta de una existencia que no es, ante todo, 

materia de conocimiento sino de interés afectivo-volitivo y donde los objetos pueden 

atraer o repeler, ser perseguidos o soslayados. Para ella el conocimiento de un objeto, 

como hecho existencial y praxeológico, genera deseo de adquirirlo o evitarlo; deseo 

que conducirá a un actuar, culminando en éxito o fracaso, causando placer o dolor 

según sea el caso. 

En pocas palabras, podemos considerar al conocimiento desde dos perspectivas 

diferentes: desde un punto de vista epistemológico (del sujeto) sería la revelación del 

objeto, cuyo propósito teleológico es completarse en dicha manifestación; y desde una 

perspectiva praxeológica (de la persona) sería un evento factual que afecta la 

constitución afectiva-volitiva, originando el deseo, la acción pertinente, éxito o fracaso, 

placer o pena. ¿Se podría desde esta distinción argumentar que somos personas más 

que sujetos, porque ella integra tanto la dimensión subjetiva (autonomía, conciencia) 

como la relacional (dependencia, comunidad), lo que refleja mejor la complejidad de 

la acción humana y su dignidad? 

De ahí que no baste pensar a la persona como un sujeto actuante que entra en 

relaciones interpersonales para dejar atrás una antropología que la explica desde lo 

mundano y plantear así el verdadero sentido de lo humano. Es que el paralelismo entre 

antropología y filosofía ha sido tal que podemos leer toda la historia filosófica 

moderna, desde Kant hasta Levinas, como un perpetuo desprenderse de la 

antropología, pues la acusación de antropologización la plantea Kant contra Hume, 

Husserl contra Kant, Heidegger contra Husserl y así sucesivamente. Asimismo, 

reafirmar la reflexividad del sujeto, su capacidad de contemporizar e 

historiarse/narrarse a sí mismo, de vivir en comunidad, de responder por sí mismo, no 

basta para dejar atrás esa percepción óntica donde el ser humano es sólo un ser 

privilegiado en el mundo con relación al cual el resto de la realidad puede explicarse. 

El contrasentido antropológico consistirá siempre en conferir a una realidad existencial 



147 

 

 
  

 

Un debate praxeológico, pero aún filosófico: ¿persona o sujeto? | Carlos Germán Juliao Vargas 

 

ISSN-e: 1885-5679 

N.º 133 
En.-feb. 
2026 

 

 

una función trascendental, y de esto será muy difícil liberarse en una filosofía de la 

persona que tienda siempre a mantener un núcleo invariante como condición de la 

unidad de su devenir. 

Es que toda búsqueda de invariantes de la persona sólo puede recaer en un enfoque 

que la entienda como un ser en el mundo y no como un ser para el mundo, y esta deriva 

antropológica, casi incontenible en la pregunta sobre la persona, se debe a que ella es 

un objeto «evidente» (dado por sentado) que no requiere un trabajo de reducción para 

alcanzarlo. Al mismo tiempo, la reducción fenomenológica parece hacer desaparecer 

a la persona, más que revelarla, al permitir que aparezca el sujeto, el Dasein, la carne o 

el rostro. Hay aquí una dificultad intrínseca para la praxeología de la persona: o la 

reducción es insuficiente y, pese a cualquier consideración de su libertad y su 

interpersonalidad, la persona permanece como un objeto (algo que aparece en el 

horizonte del mundo), o la reducción es radical y la persona se convierte en un no-

fenómeno, un futuro absoluto, más allá de cualquier identidad. Esta aporía señala sin 

duda la necesidad de pensar en la persona superando la alternativa del yo empírico 

constituido y del sujeto autoconstituyente. Más allá de una epistemología sin la esencia 

de la persona, pero sin duda también de una ontología eidética de la persona, es 

posible pensarla más allá de la esencia, como don que hace de sí misma al llamado del 

ser. 

Como efecto, los dos términos contrastados ⎯sujeto y persona⎯ se presentan como 

dos extremos frágiles y fluctuantes entre los cuales la comprensión de sí mismo ocurre 

y se mueve. No se trata de reducir el uno al otro, de optar por las ideas en vez de las 

acciones (o a la inversa), de elegir entre la teoría y la praxis, sino de reconocer ese 

vaivén complejo e inestable, pero esperanzador, que es la existencia humana. Es lo que 

expresa el barbero judío (Charles Chaplin) en esa feroz y controvertida condena del 

nazismo, del fascismo, del antisemitismo y de las dictaduras en general, que es la 

película El gran dictador (1940): 

 

Hannah, ¿puedes oírme? Donde quiera que estés mira a lo alto, Hannah. Las nubes se alejan, el 

sol está apareciendo, vamos saliendo de las tinieblas hacia la luz. Caminamos hacia un mundo 

nuevo, un mundo de bondad en el que los hombres se elevarán por encima del odio, de la ambición, 

de la brutalidad. Mira a lo alto, Hannah. Al alma del hombre le han sido dadas alas. Y al fin está 



 
 

 
 

Un debate praxeológico, pero aún filosófico: ¿persona o sujeto? | Carlos Germán Juliao Vargas 

 

ISSN-e: 1885-5679 

    148 

 
N.º 133 
En.-feb. 
2026 

 

 

empezando a volar. Está volando hacia el arco iris, hacia la luz de la esperanza, hacia el futuro, un 

glorioso futuro, que te pertenece a ti, a mí, a todos. Mira a lo alto, Hannah, ¡mira a lo alto! 

 

Hannah dirige la mirada al cielo con esperanza, y sobre su semblante se cierra la 

pantalla. Persona significa, por tanto, que la unidad personal no se debe a un núcleo 

inmutable ni a un proceso de totalización continua, a través del trabajo de la memoria, 

sino que esta unidad tan notable se debe a la posibilidad de ser siempre, siendo 

inicialmente ignorante de su puesto en el mundo e incapaz de unificarse mediante sus 

propias fuerzas. El «drama de la persona», es decir su devenir como ser activo, consiste 

en dejarse exponer por lo que le exige y poder así dar una respuesta libre. La tarea de 

ser uno mismo es una tarea de unificación, pero en el sentido transitivo de unión con 

un ser que escapa a su alcance, por lo que hay que mirar más allá. Una vez más, la 

persona es el individuo consciente de que no puede unificarse por sus propias fuerzas 

y de que su unidad, siempre en movimiento, es inseparable de la tarea de restaurar el 

mundo a su propia unidad. 

 

§ 5. Implicaciones praxeológicas 

 

La necesidad de considerar a la persona como unidad intrínseca da pleno sentido a 

la encarnación humana y permite descartar la imagen de un sujeto incorpóreo: un 

espíritu puro sin cuerpo no puede ser una persona humana. El cuerpo adquiere 

entonces un sentido decisivo ya que, en su finitud y en su historicidad, es inseparable 

de la persona, hasta tal punto que la realización de sí debe ser entendida como una 

tarea de encarnación, como el deber de ser sensible a los demás y al mundo (Henry, 

2007). Así, la persona en su corporalidad muestra que el poder de ser ella misma no 

puede venir sólo de sí misma sino que proviene primero de una llamada que desafía 

y me devuelve a lo que tengo que ser. Desde este punto de vista, contra toda la lectura 

que Nietzsche supo hacer de la historia del nihilismo en Occidente, la verdadera 

humanidad no es el valor del exhausto (quien ha usado toda su energía y queda vacío) 

sino, bien al contrario, es el verdadero coraje de quien no entiende la vida como una 

voluntad de poder, sino como un don, porque la esencia de la vida es darse (Juliao, 

2016). El «sí» a la vida sólo puede ser un «sí» a una persona que promete estar más allá 

de mis planes y deseos: nos decimos sí a nosotros mismos diciéndole sí a los demás. 



149 

 

 
  

 

Un debate praxeológico, pero aún filosófico: ¿persona o sujeto? | Carlos Germán Juliao Vargas 

 

ISSN-e: 1885-5679 

N.º 133 
En.-feb. 
2026 

 

 

Poner entre paréntesis las comprensiones habituales de la persona como animal 

racional y como sujeto autoconsciente, para mostrar que sólo existimos como personas 

en el acto de unificar y de sentir, lleva a resaltar la compleja dinámica de llamada y 

respuesta como aquella que conforma la esencia de la vida personal 10 . En efecto, 

llamada y respuesta, como estructuras de la existencia personal, estuvieron en el 

origen del concepto bíblico de persona: el hombre deja de ser un simple individuo para 

convertirse en persona respondiendo con todo su ser, incluido su cuerpo, al llamado 

de Dios, siendo consciente de su imposibilidad de coincidir totalmente con su misión, 

porque se resiste a aquello que lo llama. De ahí la paradoja largamente meditada por 

Kierkegaard (2010): la persona no es nada que no haya recibido y no es nada que no 

haya dado11. En consecuencia, es perdiéndose como puede alcanzar su verdadera 

identidad, aquella de un éxodo, siempre distinta de la naturaleza a la que está ligada. 

La fuerza de esta concepción bíblica es trabajar desde dentro de la filosofía para 

concebir una identidad personal que no se base en la autoconciencia, sino en el 

encuentro donde el sujeto está constituido como necesidad del otro y sostiene en su 

respuesta su libertad y su dignidad. Así, responder a lo que (y a quien) lo requiere es 

para la persona la única forma de llegar a ser ella misma. 

Esto deja claro que sólo se puede llamar vida espiritual12 a una vida en la esperanza 

de manifestación, con respecto a la cual siempre estoy en deuda. Y este es el 

fundamento infraético desde el cual el deber no puede congelarse en reglas abstractas, 

porque la conciencia del deber no proviene de una representación de uno mismo, sino 

de una escucha paciente de lo que se nos ofrece y en lo que nuestra finalidad puede 

 
10 Sobre esta cuestión, que está en el centro de los análisis fenomenológicos contemporáneos, puede 

verse Jean-Louis Chrétien (1997). 
11  O también valen aquí los aportes de Mounier (1972), quien reafirma que la persona es un ser 

relacional, cuya dignidad trasciende la autonomía racional del sujeto, que puede ayudar a cuestionar 

esas imágenes falsas de la «persona ideal» que promueve el individualismo; de Wojtyła (2017) porque 

conecta la acción humana con la dignidad, mostrando cómo los actos reflejan la paradoja de la libertad 

y la relación, algo útil para nuestra postura praxeológica; y de Ricoeur (2006), para reforzar la noción de 

la persona como narrativa relacional, desafiando la idea del sujeto como entidad estática; todos ellos 

ven a la persona como un ser en relación, cuya dignidad radica en su capacidad de amar, decidir y 

trascender, y no sólo en su racionalidad (como en el sujeto kantiano). 
12 Aquí se asume la diferencia establecida por Fuentes (2018: 116): «Se concluye que la religiosidad se 

refiere a la adherencia a un conjunto de creencias y prácticas de una institución religiosa organizada, y 

que la espiritualidad es una dimensión que incluye cuestionamientos sobre el significado, propósito y 

sentido de la vida, conectividad (con los otros, la naturaleza, lo divino), búsqueda de lo trascendente, 

valores (por ejemplo, la justicia) pudiendo incluir o no creencias religiosas». 



 
 

 
 

Un debate praxeológico, pero aún filosófico: ¿persona o sujeto? | Carlos Germán Juliao Vargas 

 

ISSN-e: 1885-5679 

    150 

 
N.º 133 
En.-feb. 
2026 

 

 

aparecer. En el llamado y la respuesta, el poder de ser uno mismo proviene de algo (o 

alguien) más allá, y la persona puede entonces realizarse superando las 

representaciones que tenía de sí misma. 

No es, pues, el desierto del autoexamen o la soledad del ser-para-la-muerte lo que 

devuelve al ser humano a su ser más propio, sino la «sorpresa» misma de la realidad, 

es decir esta prueba del ser que se rechaza a sí mismo introduciendo una 

discontinuidad y generando unos puentes. Lo que está aquí en juego es una 

comprensión nueva del «yo» en relación con las filosofías de la conciencia. La idea 

central es que la persona vive ante todo del acto de dar testimonio de lo inesperado del 

ser, es decir de llevar a lo largo de toda su vida una verdad que ella no produce y que 

no le pertenece. A partir de ahí, la persona no es un puro sujeto incorpóreo que obliga 

al mundo a responder a sus preguntas, sino ese ser complejo, carnal, performativo, que 

en su fragilidad y finitud intenta existir, e incluso encarnar, una verdad de la que no 

es dueño y que de cierta forma lo anula. La acción humana (como proceso reflexivo y 

transformador) revela la dignidad de la persona en su capacidad de resignificar 

experiencias y construir comunidad: la persona en acción no solo ejerce autonomía 

(como sujeto), sino que crea sentido a través de relaciones interpersonales y sociales. 

De este modo, convertirse en persona consiste en aceptar ser actor (autor) y testigo, 

actuando y contemplando, renunciando a la cómoda posición de ser un simple 

espectador neutral en el teatro del mundo. 

 

§ 6. A modo de conclusión 

 

Esta nueva enunciación de la persona permite, a su vez, cuestionar todas las 

imágenes falsas de la persona ideal: ella no es ni un espectador, ni un juez, ni un héroe, 

ni un genio, ni un ángel, ni una bestia, sino sólo un ser paciente activo, corresponsable 

de su malestar y de su propio autocuidado, que actúa con prudencia y discernimiento. 

Vemos entonces, ya para concluir, que el acto de ser testigo supone una inversión 

de todo nuestro ser, porque implica renunciar a la sombra del propio escondite, 

incluido aquel del espectador imparcial y desinteresado que en la simple observación, 

aunque sea científica, se convierte en un voyeur; se trata de exponerse «en persona», de 

arriesgarse, en una respuesta a la verdad del mundo que sentimos y sabemos que 



151 

 

 
  

 

Un debate praxeológico, pero aún filosófico: ¿persona o sujeto? | Carlos Germán Juliao Vargas 

 

ISSN-e: 1885-5679 

N.º 133 
En.-feb. 
2026 

 

 

nunca será del todo adecuada. Ello también cuestiona aquellas imágenes idealizadas 

(p. ej., el sujeto racional perfecto de la Ilustración o la persona como ente aislado en el 

individualismo) que a veces se nos ofrecen como respuesta a la cuestión filosófica 

¿persona o sujeto? Hay entonces dos posibles estilos de vida: o bien esa forma de 

anonimato individualista (hoy virtualizado) que consiste en adoptar el ideal común 

dominante de ser un simple animal impaciente que calcula con facilidad, manipula 

con destreza y así salva su pellejo. O bien aceptar atesorar con calma y firmeza la 

verdad del mundo y vivir en la incertidumbre del propio lugar, ya que ello es lo que 

me llama y lo que me daría mi particular futuro. El testimonio y la espera no son, por 

tanto, acciones exteriores a uno mismo, sino que conforman el acto mismo de quien no 

se pierde en el mundo porque siempre está esperando lo nuevo, lo pertinente y lo 

auténtico. 

Así, todas las acciones de la persona (desear, unificar, sentir, responder, dar 

testimonio) llevan a ver en el amor no una cualidad posible de la naturaleza humana, 

sino a la persona misma en acción. Sin embargo, es difícil utilizar esta palabra amor tan 

usada y abusada, a veces hasta el punto de causar náuseas, incluso en comentarios 

pseudofilosóficos que se suman a las fantasías del momento. Emmanuel Lévinas (2013) 

ideó una expresión bastante llamativa para denunciar este tipo de discurso público 

sujeto al espíritu de los tiempos, forma contemporánea del discurso sofista, diciendo 

que con las viejas colillas del pensamiento generamos humo de locomotora. Para 

mantener la cuestión del amor como consustancial con toda la filosofía de Platón a 

Levinas, sería apropiado no «congelar» el amor en un estado: no es una «cualidad 

psicológica», sino que es la forma propiamente humana de estar en el mundo. Desde 

este punto de vista, el amor es a la vez receptivo y activo en el sentido de que pone a 

las personas en condiciones de aprender del otro lo que es bueno hacer por ellos. «El 

amor es nuestra condición y derecho natural» (Juliao, 2015: 73), no es una cualidad que 

se añade a la mente ni es un rasgo a priori del sujeto. 

La persona es, por tanto, una verdadera paradoja (autónoma pero relacional, libre 

pero limitada), porque es ella misma allí donde se olvida, allí donde se entrega y, desde 

este punto de vista, no es ella quien da, sino el amor que se entrega en ella13. Se puede 

 
13 Este ser paradoja también desafía sistemas de pensamiento que simplifican la realidad humana como 

el utilitarismo o el cientificismo. 



 
 

 
 

Un debate praxeológico, pero aún filosófico: ¿persona o sujeto? | Carlos Germán Juliao Vargas 

 

ISSN-e: 1885-5679 

    152 

 
N.º 133 
En.-feb. 
2026 

 

 

entonces decir que cada acto de amor es una perfección de la existencia personal, 

perfección que sigue siendo la de un ser débil y finito: la persona es fuerte en su 

debilidad y se abre al infinito a través de su finitud. Se confirma así la tesis de que la 

persona no puede entenderse a sí misma fuera de su propio drama, de su propia 

narrativa relacional (Ricoeur, 2006) y de que su singularidad debe entenderse como 

una promesa de libertad ligada al acontecimiento de la vida en función del otro y de 

lo otro. Desde este panorama conviene repensar la dignidad humana en ciertos 

contextos actuales (p. ej., inteligencia artificial, crisis social): ¿cuáles serían las acciones 

libres y transformadoras para lograrlo? Y, en ello, la libertad sería aquella de un 

diálogo sin restricciones, ya que, para citar la Invitación al viaje de Baudelaire (2023),  

 

Todo allí hablaría 

Al alma en secreto 

Su dulce lengua natal. 

 

 

Bibliografía  

 
Agustín de Hipona, San (1956), Obras completas V: Tratado sobre la Santísima Trinidad. Madrid, 

BAC.  

Baudelaire, Charles (2023), Obra poética completa. Madrid, Akal. 

Benjamín, Walter (1991), «Sobre el programa de la filosofía venidera» en Iluminaciones IV: para 

una crítica de la violencia y otros ensayos. Madrid, Taurus. 

Carbonell Fernández, Claudia P. (2013), «La forma como sujeto: ¿un desliz de Aristóteles? 

Eidos como sujeto y garante de la identidad», en Estudios de Filosofía, n.º 48, pp. 59-82 

<http://www.scielo.org.co/pdf/ef/n48/n48a4.pdf>, [20/05/2024] 

Chrétien, Jean-Louis (1997), La llamada y la respuesta. Madrid, Caparros. 

Fuentes, Leonides del C. (2018), «La Religiosidad y la Espiritualidad ¿Son conceptos teóricos 

independientes?», en Revista de Psicología, vol. 14, n.º 28, pp. 109-119, 

<https://repositorio.uca.edu.ar/bitstream/123456789/8870/1/religiosidad-espiritualidad-

conceptos.pdf>, [15/05/2024]. 

García López, Jesús (2007), El alma humana y otros escritos inéditos. Pamplona, Universidad de 

Navarra, 

<https://dadun.unav.edu/bitstream/10171/28044/1/201.%20Garcia%20Lopez.pdf>, 

[10/04/2024]. 

González, Antonio (2014a), «El problema del sujeto», en Cuadernos Salamantinos de Filosofía, vol. 

41. Universidad Pontificia de Salamanca, Salamanca, pp. 173-193. 

<https://summa.upsa.es/viewer.vm?id=0000033507&page=1&search=&lang=es&view=mai

n>, [03/05/2024]. 

http://www.scielo.org.co/pdf/ef/n48/n48a4.pdf
https://repositorio.uca.edu.ar/bitstream/123456789/8870/1/religiosidad-espiritualidad-conceptos.pdf
https://repositorio.uca.edu.ar/bitstream/123456789/8870/1/religiosidad-espiritualidad-conceptos.pdf
https://dadun.unav.edu/bitstream/10171/28044/1/201.%20Garcia%20Lopez.pdf
https://summa.upsa.es/viewer.vm?id=0000033507&page=1&search=&lang=es&view=main
https://summa.upsa.es/viewer.vm?id=0000033507&page=1&search=&lang=es&view=main


153 

 

 
  

 

Un debate praxeológico, pero aún filosófico: ¿persona o sujeto? | Carlos Germán Juliao Vargas 

 

ISSN-e: 1885-5679 

N.º 133 
En.-feb. 
2026 

 

 

González, Antonio (2014b), «La ciencia estricta», en Cultura de Guatemala. Enfoques humanísticos, 

cuarta época, n.º  35, vol. 1, pp. 139-179. 

<https://drive.google.com/file/d/1HS6mtdL8Z0PEG9S7uWIUMkSfwm--TJZF/view>, 

[03/04/2024]. 

Henry, Michel (2007), Filosofía y fenomenología del cuerpo. Salamanca, Sígueme. 

Juliao Vargas, Carlos G. (2017a), La cuestión del método en pedagogía praxeológica. Bogotá, 

Uniminuto, <https://repository.uniminuto.edu/handle/10656/5087>, [03/04/2024]. 

Juliao Vargas, Carlos G. (2017b), Epistemología, pedagogía y praxeología: relaciones complejas. 

Bogotá, Uniminuto, <https://repository.uniminuto.edu/handle/10656/4455>, [05/04/2024]. 

Juliao Vargas, Carlos G. (2016), «El coraje como actitud del ciudadano o sujeto político», en 

Polisemia, vol. 12, n.º 21, pp. 79-89 <https://core.ac.uk/download/pdf/230222647.pdf>, 

[03/04/2024]. 

Juliao Vargas, Carlos G. (2015), Siempre a un paso de ser profundamente humanos: momentos de 

lucidez existencial. Bogotá, Uniminuto, 

<https://repository.uniminuto.edu/handle/10656/4209>, [03/04/2024]. 

Kant, Immanuel (2012), La metafísica de las costumbres. Madrid, Tecnos. 

Kant, Immanuel (2009), Crítica de la razón pura. México, FCE/UAM/UNAM. 

Kierkegaard, Søren (2010). Escritos, v. 5: Discursos edificantes. Tres discursos para ocasiones 

supuestas. Madrid, Trotta. 

Levinas, Emmanuel (2013), Escritos inéditos 1: Cuadernos del cautiverio, Escritos sobre el cautiverio 

y Notas filosóficas diversas. Madrid, Trotta. 

Leibniz, Gottfried W. (1981), Monadología (edición trilingüe). Oviedo, Pentalfa. 

Libera, Alain de (2008), Archéologie du Sujet, II : La quête de l’identité. Paris, Vrin. 

Locke, John (1980), Ensayo sobre el entendimiento humano. Madrid, Editora Nacional. 

Morin, Edgar (1994), «La noción de sujeto», en Dora F. Schnitman (comp.), Nuevos paradigmas, 

cultura y subjetividad. Buenos Aires, Paidós. 

Mounier, Emmanuel (1972), El personalismo. Buenos Aires, Eudeba. 

Ricoeur, Paul (2006), Sí mismo como otro. México, Siglo XXI. 

Salas Quintanal, Hernán (2002), «La idea de sujeto en la modernidad», en Anales de 

Antropología. UNAM, Instituto de Investigaciones Antropológicas, vol. 36, pp. 179-193. 

<https://www.revistas.unam.mx/index.php/antropologia/article/view/23397>, 

[03/05/2024]. 

Saldarriaga Madrigal, Andrés (2009), «Persona. Categoría fundamental y desafío práctico», en 

Estudios Filosóficos, n.º 39, , pp. 177-188, <http://www.scielo.org.co/pdf/ef/n39/n39a10.pdf>, 

[10/04/2024]. 

Szasz, Thomas S. (1992), El segundo pecado. Reflexiones de un iconoclasta. Barcelona, Alcor. 

Segura Ramos, Bartolomé (1977), «En torno a los conceptos de persona y sujeto a propósito del 

latín», en Habis, n.º 8, pp. 77-88, <http://hdl.handle.net/11441/29173>, [03/05/2024]. 

Tomás de Aquino, Santo (2001), Suma de Teología I. Madrid, BAC. 

Unamuno, Miguel de (1966), ¿Cómo se hace una novela?, en Obras completas, VIII. Madrid. 

Wojtyła, Karol (2017), Persona y acción. Madrid, Palabra. 

 

 

 

 

 

https://drive.google.com/file/d/1HS6mtdL8Z0PEG9S7uWIUMkSfwm--TJZF/view
https://repository.uniminuto.edu/handle/10656/5087
https://repository.uniminuto.edu/handle/10656/4455
https://core.ac.uk/download/pdf/230222647.pdf
https://repository.uniminuto.edu/handle/10656/4209
https://www.revistas.unam.mx/index.php/antropologia/article/view/23397
http://www.scielo.org.co/pdf/ef/n39/n39a10.pdf
http://hdl.handle.net/11441/29173


 
 

 
 

Un debate praxeológico, pero aún filosófico: ¿persona o sujeto? | Carlos Germán Juliao Vargas 

 

ISSN-e: 1885-5679 

    154 

 
N.º 133 
En.-feb. 
2026 

 

 

 

 

 

 


