JIEHE

Un debate praxeologico, pero aun filosofico: ;persona o sujeto?| Carlos German Juliao Vargas

Un debate praxeologico, pero aun filosofico: ;persona

o sujeto?

Carlos German Juliao Vargas. Investigador independiente (Bogot4, Colombia)

Recibido 27/05/2024 ¢ Aceptado 28/12/2025
ORCID: <https://orcid.org/0000-0002-2006-6360>

Resumen

Este articulo reflexivo, casi una meditacion,
quiere acercarse a la persona desde una «lectura
praxeoldgica»  que
perspectivas y efectos de un debate filosofico
clasico: ;Somos personas o sujetos? Se busca
comprender lo propio o radical de la persona en
accion, asi como en qué radica su dignidad.

rastrea los motivos,

Para ello primero se aclaran los conceptos
(desde su etimologia y su uso a lo largo de la
historia), y se plantea el debate filoséfico que
han generado; luego se aventura una posible
respuesta a la cuestiébn, asi como sus
implicaciones praxeoldgicas, para concluir
cuestionando las imagenes falsas de la persona
ideal y sefialando que la persona es, ante todo,
una verdadera paradoja que desafia nuestras
expectativas y a menudo revela limitaciones o
inconsistencias en nuestros sistemas de
pensamiento y en nuestros razonamientos.

Palabras clave: persona, sujeto, analisis
praxeoldgico, ontologia, antropologia.

Abstract

A praxeological, but still
philosophical, debate: person or
subject?

This reflective article, almost a meditation,
wants to approach the person from a
«praxeological reading» that traces the motives,
perspectives  and
philosophical debate: Person or subject? It seeks
to understand what is unique or radical about
the person in action, as well as what their
dignity lies in. To do this, the concepts are first
clarified (from their etymology and their use

effects of a classic

throughout history), and the philosophical
debate they have generated is raised; Then a
possible answer to the question is ventured, as
well as its praxeological implications, to
conclude by questioning the false images of the
ideal person and pointing out that the person is,
above all, a true paradox that defies our
expectations and often reveals limitations or
inconsistencies in our thinking systems and in
our reasoning.

Key words: Person, Subject, Praxeological
Analysis, Ontology, Anthropology.

ISSN-e: 1885-5679

131

Eikasla

En.-feb.
2026


https://orcid.org/0000-0002-2006-6360

132

ALEHE

L] r
REVISTADEFILOSOFIA.COM

Un debate praxeoldgico, pero aun filosdfico: ; persona o sujeto? | Carlos German Juliao Vargas

ISSN-e: 1885-5679



PikaAi

Un debate praxeologico, pero atin filosofico: ;persona o sujeto? | Carlos German Juliao Vargas

Un debate praxeologico, pero aun filosofico: ;persona
o sujeto?

Carlos German Juliao Vargas. Investigador independiente (Bogot4, Colombia)

Recibido 27/05/2024 ¢ Aceptado 28/12/2025
ORCID: <https://orcid.org/0000-0002-2006-6360>

§ 1. Introduccion

La gente dice a menudo que tal o cual persona todavia no se ha
encontrado a si misma. Pero el ser propio no es algo que se encuentra;
es algo que se crea.

Thomas Szasz (1992: 42)

La cuestion de la persona estuvo omnipresente en los conflictos politicos, juridicos,
sociales y éticos del ultimo siglo, asi como en diversas discusiones filosdficas o en los
debates sobre la procreacion asistida, el estatuto del embrion o la eutanasia. Siempre
se trataba de determinar el modo de ser y la dignidad de la compleja persona humana,
en relacidn con las cosas simples. Sin embargo, ;como pensar en la unidad existencial
de la persona humana en una época que uniformiza a los individuos y los divide por
particularismos? ;Cémo entender, en una via contraria a la tendencia actual, que la
diversidad entre personas puede hacer posible su unién en una comunidad?

Muy a menudo las reflexiones contemporaneas sobre la persona consideran sélo un
aspecto de la existencia personal: o la persona social que se entiende a si misma desde
su lugar en el todo, o la persona juridica que tiene derechos reconocidos por otros, o la
persona moral que debe respetar las principales reglas de accion. Asi, en tltimas, el
término persona asume multiples significados y resulta muy dificil verlo como un
concepto claro. ;Persona o sujeto? ; Actos o ideas? En este articulo se quiere pensar el
papel propio de una reflexion filosofica que arroje luz sobre lo que significa «ser
persona» para cada ser humano, mds alld de la fragmentacion de los estudios,
filosoficos o cientificos sobre el asunto. Tal trabajo praxeoldgico y filosofico es esencial
al menos por dos razones: por un lado, para evitar el uso de un concepto

indeterminado, o mas bien incuestionable, porque esto conduciria a aporias

ISSN-e: 1885-5679

133

Eikasla

En.-feb.
2026


https://orcid.org/0000-0002-2006-6360

134

ALEHE

En.-feb.
2026

I EHE

Un debate praxeologico, pero atin filosofico: ;persona o sujeto? | Carlos German Juliao Vargas

insuperables; por otro, porque nos permite no enmascarar con simplismos las
paradojas que son constitutivas de toda persona cuando piensa o acttia, como seria
caer en afirmaciones vagas como «la persona es superior al sujeto» o viceversa; o
suscitar objeciones como ;por qué no priorizar al sujeto como base de la libertad?

En consecuencia, la funcidn de esta reflexion sobre la persona, si entendemos por
esta expresion un estudio que ponga de relieve el modo especifico de existir como
persona, es ayudar a comprender por qué la persona, si nos atenemos a su propio ser,
es un «drama» en el sentido etimologico del término, es decir una accion, y por eso no
es ni un nudo de relaciones causales (resultado de las fuerzas ejercida sobre €él), ni un
animal razonable, porque estas determinaciones que provienen del mundo olvidan la
libertad que define a la persona. La tarea es, por tanto, doble: en primer lugar,
deconstruir definiciones falsas o parciales de la persona y, segundo, abrir el acceso a
lo premoral original que esta en el fundamento de toda moralidad humana'.

O dicho de otro modo: a) resaltar el principio de individuacion de la persona en su
manera de entenderse a si misma y en su relacion con el mundo; b) destacar lo que la
filosofia llama el «sentido social» de la persona, es decir, el hecho de que ella sélo es
posible desde un «nosotros» que no se puede resumir ni en una simple
intersubjetividad ni en un didlogo entre sujetos auténomos; c) sin embargo, mostrar
de esta manera que el «nosotros» precede al poder decir «yo» supone deconstruir la
figura moderna del sujeto, que se presenta como el dios de la metafisica moderna al
declararse causa de si mismo. Tal inversion es necesaria para liberarse de la abstraccion
de un sujeto puro, todopoderoso, creador de si mismo, que podria superar su finitud,

porque dicha representacion conduce a una idolatria de si mismo (que percibimos en

1El concepto de lo premoral original que seria el fundamento de toda moralidad humana se refiere a
aquellos elementos bdsicos de la experiencia humana, profundamente arraigados en la condicion
humana y en la evolucidn histérico-social, que preceden a la formulacién de normas y cédigos morales
explicitos. Por ejemplo, los instintos y emociones basicas (bases del bienestar y la cooperacion, asi como
de la justicia), la necesidad de supervivencia y de proteger al grupo (esenciales para la cohesion social
y la supervivencia de la especie), la capacidad cognitiva para abstraer y reflexionar sobre las acciones y
sus efectos (que permitira desarrollar los conceptos de bien y mal y formular normas éticas), la
experiencia basica del dolor y el placer (que influird en la formacién de juicios morales), la capacidad
de comunicarse y expresar sentimientos y necesidades (que serd esencial para la formacién de vinculos
sociales y normas morales) y, ante todo, la capacidad de ser consciente de uno mismo y de los demas, y
de reflexionar sobre las propias acciones y sus efectos en los otros. Comprender estas bases premorales
siempre ayuda a apreciar la profundidad y la complejidad de la moralidad humana y su evolucion
historica.

ISSN-e: 1885-5679



JIEHE

Un debate praxeologico, pero atin filosofico: ;persona o sujeto? | Carlos German Juliao Vargas

muchos de los rasgos de la cultura actual) que nos hace olvidar el sentido propio de lo
humano: esa mezcla de contemplacion y accidn, que resalta su dimension proléptica
(anticipatoria), es decir, que la persona es una promesa. En particular, serd posible
comprender como la paradoja de la persona no es ser universal y singular, sino aquel
individualizarse universalizdndose, mediante actos particulares de libertad. La
persona es una pregunta para si misma, cuestiona aquello que la llama en el acaecer
del mundo, en el encuentro con el otro y en la trascendencia.

Ahora bien, el enfoque praxeologico, entre muchas cosas, requiere que estas dos
dimensiones, la teoria y la practica, las ideas y los actos, se reencuentren en la
conciencia de la persona que acttia y reflexiona sobre su accion, de modo que «el
regreso sistematico sobre lo cotidiano genere transformaciones importantes en uno
mismo, asi como en la préctica que se realiza y en la comprehension tedrica que de ella
se produce» (Juliao, 2017a: 29). Pero, ademas, no podemos olvidar que, en pedagogia
praxeologica, la accion humana «no depende solo y exclusivamente del agente que
realiza la accion en primera persona, sino que involucra un t# humano, un é/ particular,
un nosotros grupal, colectivo y social, un alter personal e impersonal» (Juliao, 2017b:
39).

Los trabajos que he venido realizando con el enfoque praxeologico me han
permitido constatar que toda persona, cuando realiza sus acciones, en su vida
cotidiana o profesional, utiliza un tipo particular de saber, por lo general tacito e
implicito (pues su saber estd en su actuar), que gracias al ejercicio reflexivo que supone
el enfoque praxeoldgico, se vuelve un saber praxeoldgico: «Analizando como el
actor/autor constituye el sentido de su actuar y precisando que el actuar genera un acto
personal, se formaliza el enfoque praxeoldgico» (2017a: 45). Todo ello sera el marco
conceptual que guiard esta reflexion sobre la persona. Para ello primero intento aclarar
los conceptos (desde su etimologia y su uso a lo largo de la historia), y asi plantear el
debate filoséfico que han generado; luego aventuro una posible respuesta a la cuestion,
asi como algunas de sus implicaciones praxeologicas, para concluir cuestionando las
imagenes falsas de la persona ideal y sefialando que la persona es, ante todo, una
verdadera paradoja que como toda paradoja (declaracion o situacion que, al seguir una
logica en apariencia razonable, lleva a una conclusion que contradice la intuicion

comun o se torna autocontradictoria) desafia nuestras expectativas y a menudo revela

ISSN-e: 1885-5679

135

Eikasla

En.-feb.
2026



136

ALEHE

En.-feb.
2026

I EHE

Un debate praxeologico, pero atin filosofico: ;persona o sujeto? | Carlos German Juliao Vargas

limitaciones o inconsistencias en nuestros sistemas de pensamiento y en nuestros

razonamientos.
§ 2. Aclarando los conceptos

Asi las cosas, en el enfoque praxeoldgico, es necesario aclarar uno de sus conceptos
clave: aquel de persona. Sin él no podemos pensar con coherencia cuestiones esenciales
de la filosofia, los estudios culturales y sociales, la politica, la ética, la justicia o la moral;
ni tendrian pleno sentido términos como praxis, accién, libertad, virtud, dignidad, derecho
o lenguaje. Ahora bien, se trata de un concepto confuso y problematico, con altos
riesgos de reduccionismo, por la diversidad y complejidad de las existencias
personales que transcurren en numerosos ambitos y circunstancias: nunca se es sélo
un sujeto cognitivo dotado de conciencia y voluntad, ni un ciudadano o persona
juridica con derechos y deberes, ni el beneficiario o depositario de una tradicion
cultural, ideoldgica o religiosa (Saldarriaga, 2009), porque siempre se es todo eso y
mucho mads; ademads, cada persona es un ser unico e irrepetible, cada persona es una
sorpresa; por todo ello siempre habra cierta incoherencia entre los supuestos tedricos
y la persona real que actta, piensa, dice, idealiza, crea, siente, ama, odia, sufre y
muere?.

Pero, igualmente, la nocion de sujeto (del latin subiectum, ‘lo que esta debajo’, en
filosofia moderna asociado a la subjetividad en Descartes, Kant y Hegel) es
controvertida. Desde siempre ha sido paraddjica por ser, a la vez, evidente y no
absoluta. Por una parte, es una «evidencia obvia» expresada en la primera persona del
singular en casi todas las lenguas; pero también es una certeza para la reflexion,
cuando la filosofia cartesiana instaura esa relacion entre el hombre como sujeto y el
mundo como objeto (que ya el Renacimiento vislumbraba), pero que, como nos

recuerda Morin (1994: 1):

[...] sidudo, no puedo dudar de que dudo, por lo tanto, pienso, es decir que soy yo quien piensa.

Es en ese nivel donde aparece el sujeto. Sin embargo, la nociéon de sujeto no es evidente: ;donde se

2 Aclaro que me limito, en este texto, al sentido filosofico del término, no al psicoldgico (personalidad)
ni al juridico (sujeto de derecho), aunque asumo sus relaciones mutuas.

ISSN-e: 1885-5679



A1 EHE

Un debate praxeologico, pero atin filosofico: ;persona o sujeto? | Carlos German Juliao Vargas

encuentra ese sujeto? ;Qué es? ;En qué se basa? ;Es una apariencia ilusoria o bien una realidad

fundamental?

Ahora bien, también conviene considerar (al menos aqui, antes de profundizar mas
en los dos conceptos de persona y sujeto) la palabra individuo dado que individuo y
persona parecen equivalentes e intercambiables. El término que proviene del latin
individualum que, segun el uso de Ciceron, traduce la palabra griega atduoc, es decir
‘aquello que no se puede dividir’; de ahi el sentido de «lo que es indivisible» para
designar un ser unico y singular en contraposicion al género o especie. Asi, para la
biologia, individuo es un espécimen vivo perteneciente a cierta especie, un ser
organizado, que vive su propia existencia y que no puede dividirse sin ser destruido.
En otras palabras, en taxonomia, es una unidad biologica singular, la muestra de una
especie; por eso es, ante todo, un cuerpo unico y singular (organismo vivo). No es
extrafio entonces que, en el Medioevo, cada ser, cualquiera que sea, tomado en
particular, se llame «individuo» significando que no puede tolerar ser dividido sin
dejar de ser él mismo. Y si el sentido del término individuo se ha ido desplazando hacia
un significado individualista para describirse a uno mismo, es porque el ser humano
es concebido de una forma mads rica que una simple entidad bioldgica. Asi, individuo
acabd designando ‘la individualidad’, es decir aquello por lo que alguien se diferencia
de otro y se distingue, tanto cuantitativa como cualitativamente. Es a través de este
cambio de significado cualitativo que hace del individuo humano una entidad no sélo
bioldgica sino, sobre todo, social, que se forjo la nocidn de individualismo, esa doctrina
hoy dominante que otorga al individuo un valor intrinsecamente superior a cualquier
otro en todos los ambitos —&tico, politico, econémico— donde siempre priman los
derechos y responsabilidades de este ultimo; es decir, se confiere primacia a la
identidad personal sobre la colectiva, sobre el grupo social.

Es conveniente recordar aqui la tesis de Kant (2009) sobre que toda experiencia, a
diferencia de las percepciones pasajeras, esta mediada por conceptos o por distinciones
lingiiisticas fundamentales. Sabemos que la filosofia hermenéutica alemana rectifica
esta tesis kantiana al demostrar que los conceptos o categorias basicos por los que se
constituye toda la experiencia humana, ya sea en la ciencia o en la vida cotidiana, no
son ni a priori ni estaticos, sino historicamente cambiantes, porque como dice Walter

Benjamin: «La totalidad de la experiencia es la existencia» (1991: 75). Es el analisis de

ISSN-e: 1885-5679

137

Eikasla

En.-feb.
2026



138

ALEHE

En.-feb.
2026

I EHE

Un debate praxeologico, pero atin filosofico: ;persona o sujeto? | Carlos German Juliao Vargas

estos cambios semanticos lo que permite observar el caracter y las tendencias de las
transformaciones de la conciencia personal y cultural®.

El concepto persona tiene una prehistoria que nos sugiere dimensiones interesantes
para el sentido que ella asumird en el enfoque praxeoldgico. La expresion griega
npdowTov (literalmente ‘rostro’, ‘faz’, pero asimismo ‘mdscara’, ‘rol’) es considerada
el origen del término latino persona, que, segun Saldarriaga (2009: 182) fue usado en
diversos contextos lingtiisticos, si bien en todos ellos indicaba lo que se muestra y es
revelador en la esfera publica: a) en el contexto teatral era la mdscara que usaban los
actores (que «oculta» al individuo y muestra solo idealtipos de subjetividad: héroe,
avaro, valeroso, candido, viejo); b) en el ambito judicial designaba a los involucrados
(acusador, acusado y juez) como personae, asumiendo roles predefinidos por el codigo
juridico; c) en el dmbito gramatical persona sefiala las diversas figuras del discurso
(primera, segunda y tercera persona); y d) por altimo, implica, en sentido figurado, un
rol social o institucional, como modo de conducta sujeto a cierta codificacion (por
ejemplo, las figuras del pater familiae o del maestro). O sea que el individuo se constituia
como persona cuando encarnaba un tipo particular de actuacion. La accidn es el principio,
como lo recordara la filosofia moderna naciente.

Es interesante que en esta prehistoria del concepto no estdn presentes ni la
individualidad ni lo metafisico, que seran productos de la posterior teologizacion del
concepto*. Sobre todo, con la formula agustiniana «tres personae —una substantia» (1956:
413: De trinitate V 9, 10) se vinculara la persona a lo metafisico (una esencia) y a la idea
de persistencia en la propia individualidad desde una diferencia forjada en el seno de
la identidad. Asimismo, en esta etapa, esta vez gracias a Boecio, quien traslada el

concepto de la teologia a la filosofia con su expresion «naturae rationabilis indiuidua

3 Basta mencionar el hecho probado de que el concepto de persona se formd, en las lenguas europeas,
bajo la influencia de poderosos factores culturales que atin siguen siendo una fuente de reflexion
filosofico-cultural: el teatro griego, el derecho romano y la teologia cristiana de la Trinidad.

¢ Aqui conviene recordar una diferencia de uso del término: a) persona humana que se refiere a un ser
individual con rasgos bioldgicos, psicoldgicos y sociales, dotado de razén, voluntad, conciencia y
facultad de relacion, cuya identidad se construye en un contexto histérico y cultural, con restricciones
fisicas y temporales; y b) persona divina, al interior de tradiciones teoldgicas como el cristianismo, que se
refiere a las personas de la Trinidad (Padre, Hijo y Espiritu Santo), que comparten una sola naturaleza
eterna, inalterable y perfecta, sin las limitaciones de la condiciéon humana, pero capaces de relacionarse
con la humanidad. La diferencia estd en la finitud y contingencia de la persona humana frente a la infinitud y
trascendencia de la persona divina.

ISSN-e: 1885-5679



PikaAi

Un debate praxeologico, pero atin filosofico: ;persona o sujeto? | Carlos German Juliao Vargas

substantia», se considerara la racionalidad como inherente a la persona (Contra
Eutychen 111, 87)°. Santo Tomas (2001: 320: Summa Theologica, cuestion 29) rematara el
proceso al plantear que individualidad significaria aqui el existir (durar) en la propia
especificidad. A partir de ahi, el concepto de persona tendra un papel central en el
pensamiento occidental hasta que se introduce el concepto de sujeto en la Modernidad;
aunque con Mounier y otros personalistas, posteriormente se recuperara su lugar
central.

Otra cuestion interesante de esta prehistoria es la que plantea Segura Ramos (1977),

refiriéndose en especial al ambito gramatical del latin:

[...] los pronombres personales son so6lo dos, a tenor con el cuadro agdénico del lenguaje: ego
(loquor), tu (audis), doblados por el nimero: nos, uos, por cuanto que el latin no posee propiamente
un tercer pronombre personal. En cualquier caso, aun cuando éste exista en otras lenguas (esp. yo,
ti1, él) ... el tal pronombre no es sino la negacion de las personas, esto es, la no-persona: campo de
aquello de que distantemente se habla en la tension del didlogo bipersonal ego/tu. [Ramos, 1977: 77-

78]

O sea, dado que persona (per-sonare, resonar de la voz) implica actuar (representar un
papel) en sentido estricto se refiere al yo/tu pues ellos son los que establecen el didlogo
(lo agonico del lenguaje) en la representacion; cuando se hable de alguien diferente
(del él) se estard entonces narrando una historia. Tal vez por eso Unamuno (1966)
resaltara el papel desempenado por el didlogo a la hora de expresar los dos polos del
conflicto en el lenguaje, lo agonico y lo contemplativo: «Accion que es contemplativa
asi como la contemplacion es activa», nos dice en Cémo se hace una novela (1966: 762).

Asi, la palabra persona se forjé en la ambigiiedad de su significado. En efecto, una
persona designa la naturaleza de un individuo, pero también al individuo mismo. En
otras palabras, decir de un ser que es una persona es querer decir que es un ser humano
que tiene conciencia de si mismo, es decir un ente; pero cuando utilizamos la expresion
la persona para designar a alguien, estamos de alguna manera designando el contenido
de esta misma conciencia, una identidad. Estos dos sentidos han nutrido las
concepciones ontoldgicas y cognitivistas. Para las primeras, la persona es un ser

concreto, ese individuo definido por su conciencia de existir, como ser bioldgico, moral

5 Puede verse el texto latino en: <https://la.wikisource.org/wiki/Contra Eutychen>, [03/04/2024].

ISSN-e: 1885-5679

139

Eikasla

En.-feb.
2026


https://la.wikisource.org/wiki/Contra_Eutychen

140

ALEHE

En.-feb.
2026

I EHE

Un debate praxeologico, pero atin filosofico: ;persona o sujeto? | Carlos German Juliao Vargas

y social. Para las tltimas, la persona es inmaterial, designa la conciencia dotada de una
continuidad de su vida psiquica. Esta distincion podria parecer superflua y la querella
que generd podria guardarse en los armarios de los exégetas, sin embargo, establecer
el sentido de la palabra persona resulta clave dados los efectos y el alcance de esta
nocion en las diversas areas del conocimiento y de la practica.

Ahora bien, desde mediados del siglo XIX, es dificil encontrar un autor que no
introdujera este concepto de persona en su glosario activo y que no lo convirtiera, asi
fuera de modo negativo o critico, en objeto de sus reflexiones. ;Qué argumentos
principales podemos distinguir en la historia de este concepto? Para responder esta
pregunta, recurriré a distinguir tres modos de entender a la persona en la Modernidad:
autonomia, identidad e individualidad, que indican tendencias generales en el uso del
concepto y que pueden combinarse en la obra de diversos autores. Pero diferenciarlos
tiene un valor heuristico: representan diferentes conjuntos de rasgos en la forma de
entender a la persona que se correlacionan con una serie de otros campos semanticos
(libertad, propiedad, conciencia, etc.) en las esferas del derecho, el arte, la psicologia o
la teoria politica, es decir, proporcionan un marco cognitivo para la estructuracion de
la experiencia sociocultural.

El modelo de la autonomia, asociado a Kant, esta en la base de la comprension de la
persona como propiedad abstracta del ser humano para ser sujeto de sus acciones:
«Autonomia es [...] el fundamento de la dignidad de la naturaleza humana y de toda
naturaleza racional» (2012: 203). Cabe sefialar que aqui no se toma en consideracion a
un individuo en particular como tal, sino al ser humano como ser racional o «sujeto de
la libertad». Esta propiedad abstracta de la subjetividad en relacion con sus acciones
también significa que la persona (y sélo ella) es sujeto de reprension y responsabilidad,
asi como de dignidad y respeto.

El modelo de la identidad, desarrollado por Locke, centra la comprension de la
persona en otra dimensidon. Aqui ella es una presencia permanente en los estados

cambiantes de la conciencia, garantizada por la unidad reflexiva de la memoria:

Pues como el estar provisto de conciencia siempre va acompafniado de pensamiento, y eso es lo
que hace que cada uno sea lo que €l llama si mismo, y de ese modo se distingue de todas las demas

cosas pensantes, en eso consiste iinicamente la identidad personal. [Locke, 1980: 493]

ISSN-e: 1885-5679



JIEHE

Un debate praxeologico, pero atin filosofico: ;persona o sujeto? | Carlos German Juliao Vargas

Es la conciencia la que asegura la unidad de la persona, ya que solo a través de la
reflexion, en la conciencia, puedo apelar a mis estados mentales previos e identificarlos
como propios. En otras palabras, la persona es la capacidad de atribuirse a si mismo
sus propios estados previos como pertenecientes a una y la misma conciencia y
memoria (de ahi la identidad).

Finalmente, el tercer modelo, el de la individualidad se remonta a la Monadologia de
Leibniz (1981), pero es en el romanticismo aleman donde recibe su formulacion mas
popular, pues el sentimiento, la individualidad, la experiencia personal y el alma
atormentada son sus bases. Su impulso central es la idea del caracter autdbnomo y tinico
del individuo creativo. La persona aqui es alguien que no se parece a los demas, que
se crea a si mismo mediante un acto de autodeterminacion creativa y distincion y que,
por lo tanto, alcanza una vida de verdad individual. La persona no es una propiedad
general de la naturaleza racional del ser humano, igual para todos, no es una rasgo
estructural de toda conciencia, sino una singularidad tnica, que distingue a un ser
humano de los demas: la vida de cada persona en si misma, en su forma de ser diversa
y versatil, es lo tinico a lo que no se puede renunciar.

El andlisis de otras peculiaridades de estos tres modelos subraya la diferencia entre
aquellas oposiciones binarias que definen a la persona. En el de la autonomia, lo opuesto
a la persona es la cosa, es decir, todos los aspectos de la realidad que no poseen el
principio de subjetividad. En el modelo de la identidad, 1o opuesto a la persona es el
cuerpo o el «individuo natural», si usamos la terminologia de Locke, es decir, un ser
que no revela signos de conciencia reflexiva.

Por el contrario, en el modelo de la individualidad, lo opuesto a la persona es lo
impersonal, es decir, el estado o entorno que no tiene rasgos distintivos, ninguna
caracteristica personal ni actividad creativa. Por tanto, lo impersonal, que puede
expresarse con nombres como sociedad, multitud o masa, es opuesto a la persona. Lo
significativo es que, en ese lazo «persona-impersonal», la relacion puede invertirse, es
decir, se pueden imaginar discursos que atribuyen la singularidad y unicidad
individual a esos colectivos frente a los cuales el individuo aparece como algo

abstracto, dependiente y perturbador.

ISSN-e: 1885-5679

141

Eikasla

En.-feb.
2026



142

ALEHE

En.-feb.
2026

I EHE

Un debate praxeologico, pero atin filosofico: ;persona o sujeto? | Carlos German Juliao Vargas

§ 3. Planeando del debate

Sabemos que el premoderno Descartes buscaba un cimiento para la ciencia que
fuera tan solido como lo era la categoria Dios en la escolastica medieval, pero partiendo
de una verdad original y primigenia, que en su caso seria el cogito ergo sum. ;Por qué
no considerd al acto de dudar como fundamento? ;Por qué Descartes acude mejor al
sujeto que realiza el acto de dudar? ;En qué radica ese problema que toda la
Modernidad carga a cuestas y que nos ha dejado fatales consecuencias? En que
Descartes se desvia de la intencion socratica original de una verdad primera asentada
sOlo en los actos (que serian la raiz de las cosas), cayendo en el yo, en la cosa pensante,
un supuesto metafisico no verificable (apoyado en otras conjeturas escolasticas
también indemostrables como la sustancia, la esencia, lo subyacente (del latin subiectum).

(Por qué dicho deslizamiento? Segin Gonzalez, porque:

Descartes considero que el acto del cogito era demasiado evanescente. El «yo soy, yo existo» dura
solamente el tiempo que dura el acto de pensar. En cambio, el sujeto de ese acto es una sustancia
mucho mas estable y permanente, por mas que para Descartes esa continuidad no se la daba a si

mismo, sino a Dios. [2014b: 53]

Es decir, la medieval «eternidad» de la sustancia (o de la cosa-sujeto) es ahora
asignada al concepto de yo. De ahi que Descartes use al cogito ergo sum como punto de
partida de una ciencia deductiva que permitiria llegar a los demads saberes de modo
claro y distinto, liberandolos de esos supuestos no examinados. Pero, en realidad,
dicho deslizamiento del acto hacia el sujeto que acttia ocurre porque Descartes no logrd
deshacerse de los presupuestos metafisicos heredados, por mas que ese haya sido uno
de sus quehaceres capitales. Desde el enfoque tomista heredado, el cogito ergo sum, que
es una «operatio», resulta ser un acto segundo situado después del ser, que seria el acto
primero. En otras palabras, asi como para Tomas de Aquino el ser es el acto primero,
y las operaciones (actos del pensar) son el acto segundo, para Descartes, todavia

premoderno, el sujeto es el acto primero y las cogitaciones, el acto segundo; de ahi que

ISSN-e: 1885-5679



A1 EHE

Un debate praxeologico, pero atin filosofico: ;persona o sujeto? | Carlos German Juliao Vargas

«el acto de cogitar requiere el ser de alguien que ejerce las cogitaciones» (Gonzalez,
2014b: 54)°.

Sin embargo, atenerse solo a Descartes seria un error. El sujeto resulta de una serie
de desplazamientos, transformaciones y mejoras de una red de nociones, principios y
esquemas tedricos instituidos en la Antigiiedad tardia, perfeccionados en la Edad
Media y luego cuestionados en la Edad Clasica cuando se inventa la «conciencia»
(Libera, 2008). En Descartes, el sujeto es «pensar», lo que indica que dicho sujeto no es,
ni autonomo, ni diferente al pensar, sino que es un sujeto pensante. Ser sujeto y pensar
no se diferencian. Asi, como indica Garcia Lopez (2007), se extravia, en la reflexion
filosdfica, parte de la condicion humana: el soporte de los actos individuales y
colectivos. Recordemos que, para Aristoteles, la entidad (odoia) era una categoria por
debajo de las otras (Vmokeiuevov), de las que recibia sus predicados (Carbonell, 2013);
en otros términos, la logica se relacionaba con la ontologia. De modo similar, los
medievales denominaron «subjectum ala entidad aristotélica, que en cuanto tal recibio
el significativo nombre de substantia» (Gonzalez, 2014a: 175), concepto que seria el
soporte logico de los predicados, y el ontologico de los accidentes; por ello toda
sustancia seria reconocida como sujeto o tema de estudio. Pero, los modernos, gracias
a Descartes, redujeron la carga semantica del concepto de sujeto solo a la cosa pensante
(ego o yo) que, cuando conocia otras realidades (objetos) posibilitaba que estas fueran
dadas para ella (Salas, 2002): el concepto de sujeto se vuelve expresion de un
antropocentrismo pleno, como si el acto de pensar fuera algo fugaz que requeria ser
soportado metafisicamente’. Es esta larga maduracion historica la que ha resultado,
desde Descartes hasta hoy, en considerar al sujeto como una subjetividad reflexiva, es
decir como una experiencia de pensamiento de la persona humana por y para si
misma.

Por otro lado, en el caso en que el concepto de sujeto hiciera parte del vocabulario
activo de un autor y estuviera delimitado por el conjunto de rasgos sustanciales,

designaria siempre a un individuo real y concreto. Asi, se puede decir que el problema

¢ El concepto sujeto, en la filosofia anterior a Descartes, era usado para denotar la esencia subyacente a
los datos fenoménicos: lo que se supone antes de un dialogo socratico, el sujeto gramatical que sustenta
logicamente al predicado y, ontoldgicamente, a las cualidades.

7 Este deslizamiento cartesiano (también lo sera en Husserl) desde el acto de pensar hasta el sujeto que
piensa se debe a las estructuras lingiiisticas europeas; en otras familias lingtiisticas, donde el sujeto
opera como un predicado del verbo, que precede la oracion gramatical, es diferente la interpretacion.

ISSN-e: 1885-5679

143

Eikasla

En.-feb.
2026



144

ALEHE

En.-feb.
2026

I EHE

Un debate praxeologico, pero atin filosofico: ;persona o sujeto? | Carlos German Juliao Vargas

del sujeto, tal como ha preocupado a la filosofia occidental desde la época de Kant, gira
en torno a la pregunta: ;como aclarar la estructura autorreferencial de la conciencia
que incluye el rasgo de la individualidad («mi conciencia») y el de la universalidad
(«la conciencia en general»)?

Sabemos que existen diferentes tradiciones de pensamiento en las que dicho
problema del sujeto estd ausente (como, por ejemplo, en la tradicidon rusa). Y también
que, en algunas concepciones filosoficas occidentales, se lo ve como un problema falso.
Ahora bien, dado que el proposito del enfoque praxeoldgico incluye la pretension de
superar la vision subjetivista, substituyéndola por una filosofia concreta e integral de
la persona, el concepto de sujeto no puede dejar de ser central en su proyecto filosofico.
Por eso, para comprender el contenido y las razones de la critica del subjetivismo, es
necesario analizar la semdntica de este concepto en la historia del pensamiento
occidental, que viene dada por un conjunto de opuestos binarios: lo general y lo
particular (lo singular); lo real que se presenta al sujeto y lo ilusorio; lo exterior y lo
interior®. Ademas, los dos elementos de estas oposiciones se interpretan como dos
clases de objetos o incluso como dos tipos de realidad.

La interpretacién del sujeto esta subordinada a la logica de la reflexion, por lo que
se lo piensa ante todo como un ser real, un ser vivo concreto (ens reale), como un
«individuo auténomo», en sentido abstracto, lo que hace que este concepto, también
por su origen latino, aparezca con connotaciones negativas, generando un cambio del
sentido neutro de lo humano como objeto de observacion a una calificacion que
contiene una apreciacion desaprobadora e irénica. Y cuando no es asi, la semantica del
término es, sin embargo, una semantica realista que usa el término sujeto para denotar
una clase de seres con caracteristicas reales definidas (el hombre concreto, el mundo
interior, la conciencia individual, etc.).

La dificultad para mantener esa dimension del conocimiento, que ha recibido el
nombre de trascendental desde Kant, consiste en el hecho de que, bajo la accién
poderosa de la metafisica tradicional y del lenguaje ordinario, esta «subjetividad

trascendental» sigue siendo interpretada en términos de la relacion entre dos

8 No olvidemos que el término subjectum de los filésofos latinos traduce el hypokéimenon griego,
literalmente, lo que ‘esta puesto’ (keimenon) por ‘debajo de’ (hypo) algo, como sucede con los cimientos
de un edificio.

ISSN-e: 1885-5679



A1 EHE

Un debate praxeologico, pero atin filosofico: ;persona o sujeto? | Carlos German Juliao Vargas

realidades: el microcosmos y el macrocosmos, el hombre y el mundo, el alma y el
cuerpo, etc. Después, especialmente en el positivismo y el psicologismo de finales del
siglo XIX, el concepto kantiano de «sujeto trascendente» o de «conciencia en general»
se reinterpreta a menudo en el sentido de «conciencia colectiva de la humanidad»,
transformandose de principio del conocimiento verdadero en una esencia real: la
evolucion de la semantica del sujeto pasa pues por la linea de su transformacion en un
«ser real» (al margen de que el concepto vaya acompafniado de connotaciones negativas
o positivas). Como efecto, se anula el «problema del sujeto» planteado por Kant en la
teoria del paralogismo de la razon pura, es decir, aquel de saber como describir la
estructura de la autoconciencia en cuyo marco el sujeto es el objeto de la descripciéon y
al mismo tiempo quien hace la descripcion en si. ;Qué significa que después de tantos
intentos de resolver el problema kantiano, a finales del siglo XX, en la filosofia
occidental europea se haya difundido la tesis de la «muerte del sujeto»? O que el
debate filosofico contemporaneo pueda ser visto como un «didlogo» entre corrientes
relevantes (personalismo, existencialismo, fenomenologia, estructuralismo) que han
debatido la tension existente entre persona (ser relacional, con dignidad intrinseca) y
sujeto (entidad racional, definida por su autonomia o sujecion a estructuras)®. ;Es la
persona reducible a su subjetividad? ;La dignidad depende de la autonomia o de su

relacion con otros?
§ 4. Resolviendo la cuestion

Me atrevo a pensar, hipotéticamente, que sujeto sigue siendo un concepto valido
desde una perspectiva epistemologica (el quién del conocimiento), mientras que
persona lo es desde un enfoque praxeologico (el quién de la accion). El sujeto es
entendido como consciencia (subjetividad) para la cual la realidad es objeto
cognoscible que no se revela a si misma pues es un objeto para un sujeto. De ahi que
ser sujeto (del saber) implica trascender las aprensiones y deseos personales, y llegar
a una universalidad (conocimiento) valida para todos. El sujeto cognitivo es

desinteresado y la verdad es objetiva, es decir, para conocer hay que ser un sujeto, mas

° Un ejemplo concreto de dicho «didlogo» seria la critica de Levinas al sujeto cartesiano, que prioriza el
«yo» sobre el «otro», frente a la nocion de persona en Mounier, centrada en la relacién y la trascendencia.

ISSN-e: 1885-5679

145

Eikasla

En.-feb.
2026



146

ALEHE

En.-feb.
2026

ALEHE

Un debate praxeologico, pero atin filosofico: ;persona o sujeto? | Carlos German Juliao Vargas

alld que una persona. La persona, por su parte, es una corporalidad concreta que se
nombra a si misma «yo», como unidad psiquica-corporal en el mundo y con otros. Su
existencia en el mundo no es un tema (sujeto) epistemologico que tiene una realidad
cognoscible frente a si, sino que se trata de una realidad alarmante, paraddjica,
constituida temporalmente por deseos, recuerdos, logros y frustraciones; una realidad
compleja. La persona es un agente que disfruta de una existencia que no es, ante todo,
materia de conocimiento sino de interés afectivo-volitivo y donde los objetos pueden
atraer o repeler, ser perseguidos o soslayados. Para ella el conocimiento de un objeto,
como hecho existencial y praxeologico, genera deseo de adquirirlo o evitarlo; deseo
que conducird a un actuar, culminando en éxito o fracaso, causando placer o dolor
segun sea el caso.

En pocas palabras, podemos considerar al conocimiento desde dos perspectivas
diferentes: desde un punto de vista epistemoldgico (del sujeto) seria la revelacion del
objeto, cuyo propdsito teleologico es completarse en dicha manifestacion; y desde una
perspectiva praxeologica (de la persona) seria un evento factual que afecta la
constitucion afectiva-volitiva, originando el deseo, la accion pertinente, éxito o fracaso,
placer o pena. ;Se podria desde esta distincion argumentar que somos personas mds
que sujetos, porque ella integra tanto la dimension subjetiva (autonomia, conciencia)
como la relacional (dependencia, comunidad), lo que refleja mejor la complejidad de
la accion humana y su dignidad?

De ahi que no baste pensar a la persona como un sujeto actuante que entra en
relaciones interpersonales para dejar atrds una antropologia que la explica desde lo
mundano y plantear asi el verdadero sentido de lo humano. Es que el paralelismo entre
antropologia y filosofia ha sido tal que podemos leer toda la historia filosdfica
moderna, desde Kant hasta Levinas, como un perpetuo desprenderse de la
antropologia, pues la acusacién de antropologizacion la plantea Kant contra Hume,
Husserl contra Kant, Heidegger contra Husserl y asi sucesivamente. Asimismo,
reafirmar la reflexividad del sujeto, su capacidad de contemporizar e
historiarse/narrarse a si mismo, de vivir en comunidad, de responder por si mismo, no
basta para dejar atrds esa percepcion Ontica donde el ser humano es sélo un ser
privilegiado en el mundo con relacion al cual el resto de la realidad puede explicarse.

El contrasentido antropologico consistira siempre en conferir a una realidad existencial

ISSN-e: 1885-5679



A1 EHE

Un debate praxeologico, pero atin filosofico: ;persona o sujeto? | Carlos German Juliao Vargas

una funcion trascendental, y de esto serd muy dificil liberarse en una filosofia de la
persona que tienda siempre a mantener un nucleo invariante como condicion de la
unidad de su devenir.

Es que toda busqueda de invariantes de la persona solo puede recaer en un enfoque
que la entienda como un ser en el mundo y no como un ser para el mundo, y esta deriva
antropologica, casi incontenible en la pregunta sobre la persona, se debe a que ella es
un objeto «evidente» (dado por sentado) que no requiere un trabajo de reduccién para
alcanzarlo. Al mismo tiempo, la reduccién fenomenoldgica parece hacer desaparecer
a la persona, mas que revelarla, al permitir que aparezca el sujeto, el Dasein, la carne o
el rostro. Hay aqui una dificultad intrinseca para la praxeologia de la persona: o la
reduccion es insuficiente y, pese a cualquier consideracion de su libertad y su
interpersonalidad, la persona permanece como un objeto (algo que aparece en el
horizonte del mundo), o la reduccion es radical y la persona se convierte en un no-
fenomeno, un futuro absoluto, mas alla de cualquier identidad. Esta aporia sefiala sin
duda la necesidad de pensar en la persona superando la alternativa del yo empirico
constituido y del sujeto autoconstituyente. Mds alla de una epistemologia sin la esencia
de la persona, pero sin duda también de una ontologia eidética de la persona, es
posible pensarla mas alld de la esencia, como don que hace de si misma al llamado del
ser.

Como efecto, los dos términos contrastados —sujeto y persona— se presentan como
dos extremos fragiles y fluctuantes entre los cuales la comprension de si mismo ocurre
y se mueve. No se trata de reducir el uno al otro, de optar por las ideas en vez de las
acciones (o a la inversa), de elegir entre la teoria y la praxis, sino de reconocer ese
vaivén complejo e inestable, pero esperanzador, que es la existencia humana. Es lo que
expresa el barbero judio (Charles Chaplin) en esa feroz y controvertida condena del
nazismo, del fascismo, del antisemitismo y de las dictaduras en general, que es la

pelicula El gran dictador (1940):

Hannah, ;puedes oirme? Donde quiera que estés mira a lo alto, Hannah. Las nubes se alejan, el
sol esta apareciendo, vamos saliendo de las tinieblas hacia la luz. Caminamos hacia un mundo
nuevo, un mundo de bondad en el que los hombres se elevaran por encima del odio, de la ambicion,

de la brutalidad. Mira a lo alto, Hannah. Al alma del hombre le han sido dadas alas. Y al fin esta

ISSN-e: 1885-5679

147

Eikasla

En.-feb.
2026



148

ALEHE

En.-feb.
2026

I EHE

Un debate praxeologico, pero atin filosofico: ;persona o sujeto? | Carlos German Juliao Vargas

empezando a volar. Esta volando hacia el arco iris, hacia la luz de la esperanza, hacia el futuro, un

glorioso futuro, que te pertenece a ti, a mi, a todos. Mira a lo alto, Hannah, jmira a lo alto!

Hannah dirige la mirada al cielo con esperanza, y sobre su semblante se cierra la
pantalla. Persona significa, por tanto, que la unidad personal no se debe a un nucleo
inmutable ni a un proceso de totalizacién continua, a través del trabajo de la memoria,
sino que esta unidad tan notable se debe a la posibilidad de ser siempre, siendo
inicialmente ignorante de su puesto en el mundo e incapaz de unificarse mediante sus
propias fuerzas. El «drama de la persona», es decir su devenir como ser activo, consiste
en dejarse exponer por lo que le exige y poder asi dar una respuesta libre. La tarea de
ser uno mismo es una tarea de unificacion, pero en el sentido transitivo de unioén con
un ser que escapa a su alcance, por lo que hay que mirar mas alld. Una vez mas, la
persona es el individuo consciente de que no puede unificarse por sus propias fuerzas
y de que su unidad, siempre en movimiento, es inseparable de la tarea de restaurar el

mundo a su propia unidad.
§ 5. Implicaciones praxeologicas

La necesidad de considerar a la persona como unidad intrinseca da pleno sentido a
la encarnacion humana y permite descartar la imagen de un sujeto incorpdreo: un
espiritu puro sin cuerpo no puede ser una persona humana. El cuerpo adquiere
entonces un sentido decisivo ya que, en su finitud y en su historicidad, es inseparable
de la persona, hasta tal punto que la realizacién de si debe ser entendida como una
tarea de encarnacion, como el deber de ser sensible a los demas y al mundo (Henry,
2007). Asi, la persona en su corporalidad muestra que el poder de ser ella misma no
puede venir sélo de si misma sino que proviene primero de una llamada que desafia
y me devuelve a lo que tengo que ser. Desde este punto de vista, contra toda la lectura
que Nietzsche supo hacer de la historia del nihilismo en Occidente, la verdadera
humanidad no es el valor del exhausto (quien ha usado toda su energia y queda vacio)
sino, bien al contrario, es el verdadero coraje de quien no entiende la vida como una
voluntad de poder, sino como un don, porque la esencia de la vida es darse (Juliao,
2016). El «si» a la vida solo puede ser un «si» a una persona que promete estar mas alla

de mis planes y deseos: nos decimos si a nosotros mismos diciéndole si a los demas.

ISSN-e: 1885-5679



A1 EHE

Un debate praxeologico, pero atin filosofico: ;persona o sujeto? | Carlos German Juliao Vargas

Poner entre paréntesis las comprensiones habituales de la persona como animal
racional y como sujeto autoconsciente, para mostrar que sélo existimos como personas
en el acto de unificar y de sentir, lleva a resaltar la compleja dindmica de llamada y
respuesta como aquella que conforma la esencia de la vida personal’. En efecto,
llamada y respuesta, como estructuras de la existencia personal, estuvieron en el
origen del concepto biblico de persona: el hombre deja de ser un simple individuo para
convertirse en persona respondiendo con todo su ser, incluido su cuerpo, al llamado
de Dios, siendo consciente de su imposibilidad de coincidir totalmente con su mision,
porque se resiste a aquello que lo llama. De ahi la paradoja largamente meditada por
Kierkegaard (2010): la persona no es nada que no haya recibido y no es nada que no
haya dado!'. En consecuencia, es perdiéndose como puede alcanzar su verdadera
identidad, aquella de un éxodo, siempre distinta de la naturaleza a la que esta ligada.
La fuerza de esta concepcion biblica es trabajar desde dentro de la filosofia para
concebir una identidad personal que no se base en la autoconciencia, sino en el
encuentro donde el sujeto estd constituido como necesidad del otro y sostiene en su
respuesta su libertad y su dignidad. Asi, responder a lo que (y a quien) lo requiere es
para la persona la tinica forma de llegar a ser ella misma.

Esto deja claro que solo se puede llamar vida espiritual> a una vida en la esperanza
de manifestacion, con respecto a la cual siempre estoy en deuda. Y este es el
fundamento infraético desde el cual el deber no puede congelarse en reglas abstractas,
porque la conciencia del deber no proviene de una representacion de uno mismo, sino

de una escucha paciente de lo que se nos ofrece y en lo que nuestra finalidad puede

10 Sobre esta cuestion, que esta en el centro de los analisis fenomenologicos contemporaneos, puede
verse Jean-Louis Chrétien (1997).

11O también valen aqui los aportes de Mounier (1972), quien reafirma que la persona es un ser
relacional, cuya dignidad trasciende la autonomia racional del sujeto, que puede ayudar a cuestionar
esas imagenes falsas de la «persona ideal» que promueve el individualismo; de Wojtyla (2017) porque
conecta la acciéon humana con la dignidad, mostrando como los actos reflejan la paradoja de la libertad
y la relacion, algo util para nuestra postura praxeoldgica; y de Ricoeur (2006), para reforzar la nocion de
la persona como narrativa relacional, desafiando la idea del sujeto como entidad estatica; todos ellos
ven a la persona como un ser en relacion, cuya dignidad radica en su capacidad de amar, decidir y
trascender, y no sélo en su racionalidad (como en el sujeto kantiano).

12 Aqui se asume la diferencia establecida por Fuentes (2018: 116): «Se concluye que la religiosidad se
refiere a la adherencia a un conjunto de creencias y practicas de una institucién religiosa organizada, y
que la espiritualidad es una dimension que incluye cuestionamientos sobre el significado, proposito y
sentido de la vida, conectividad (con los otros, la naturaleza, lo divino), busqueda de lo trascendente,
valores (por ejemplo, la justicia) pudiendo incluir o no creencias religiosas».

ISSN-e: 1885-5679

149

Eikasla

En.-feb.
2026



150

ALEHE

En.-feb.
2026

I EHE

Un debate praxeologico, pero atin filosofico: ;persona o sujeto? | Carlos German Juliao Vargas

aparecer. En el llamado y la respuesta, el poder de ser uno mismo proviene de algo (o
alguien) mas alla, y la persona puede entonces realizarse superando las
representaciones que tenia de si misma.

No es, pues, el desierto del autoexamen o la soledad del ser-para-la-muerte lo que
devuelve al ser humano a su ser mas propio, sino la «sorpresa» misma de la realidad,
es decir esta prueba del ser que se rechaza a si mismo introduciendo una
discontinuidad y generando unos puentes. Lo que estd aqui en juego es una
comprension nueva del «yo» en relacidon con las filosofias de la conciencia. La idea
central es que la persona vive ante todo del acto de dar testimonio de lo inesperado del
ser, es decir de llevar a lo largo de toda su vida una verdad que ella no produce y que
no le pertenece. A partir de ahi, la persona no es un puro sujeto incorpdreo que obliga
al mundo a responder a sus preguntas, sino ese ser complejo, carnal, performativo, que
en su fragilidad y finitud intenta existir, e incluso encarnar, una verdad de la que no
es duefio y que de cierta forma lo anula. La acciéon humana (como proceso reflexivo y
transformador) revela la dignidad de la persona en su capacidad de resignificar
experiencias y construir comunidad: la persona en accién no solo ejerce autonomia
(como sujeto), sino que crea sentido a través de relaciones interpersonales y sociales.
De este modo, convertirse en persona consiste en aceptar ser actor (autor) y testigo,
actuando y contemplando, renunciando a la cdmoda posicién de ser un simple

espectador neutral en el teatro del mundo.
§ 6. A modo de conclusion

Esta nueva enunciacién de la persona permite, a su vez, cuestionar todas las
imagenes falsas de la persona ideal: ella no es ni un espectador, ni un juez, ni un héroe,
ni un genio, ni un angel, ni una bestia, sino solo un ser paciente activo, corresponsable
de su malestar y de su propio autocuidado, que actiia con prudencia y discernimiento.

Vemos entonces, ya para concluir, que el acto de ser testigo supone una inversién
de todo nuestro ser, porque implica renunciar a la sombra del propio escondite,
incluido aquel del espectador imparcial y desinteresado que en la simple observacion,
aunque sea cientifica, se convierte en un voyeur; se trata de exponerse «en persona», de

arriesgarse, en una respuesta a la verdad del mundo que sentimos y sabemos que

ISSN-e: 1885-5679



JIEHE

Un debate praxeologico, pero atin filosofico: ;persona o sujeto? | Carlos German Juliao Vargas

nunca sera del todo adecuada. Ello también cuestiona aquellas imagenes idealizadas
(p- €j., el sujeto racional perfecto de la Ilustracion o la persona como ente aislado en el
individualismo) que a veces se nos ofrecen como respuesta a la cuestion filosofica
(persona o sujeto? Hay entonces dos posibles estilos de vida: o bien esa forma de
anonimato individualista (hoy virtualizado) que consiste en adoptar el ideal comun
dominante de ser un simple animal impaciente que calcula con facilidad, manipula
con destreza y asi salva su pellejo. O bien aceptar atesorar con calma y firmeza la
verdad del mundo y vivir en la incertidumbre del propio lugar, ya que ello es lo que
me llama y lo que me daria mi particular futuro. El testimonio y la espera no son, por
tanto, acciones exteriores a uno mismo, sino que conforman el acto mismo de quien no
se pierde en el mundo porque siempre esta esperando lo nuevo, lo pertinente y lo
auténtico.

Asi, todas las acciones de la persona (desear, unificar, sentir, responder, dar
testimonio) llevan a ver en el amor no una cualidad posible de la naturaleza humana,
sino a la persona misma en accion. Sin embargo, es dificil utilizar esta palabra amor tan
usada y abusada, a veces hasta el punto de causar nduseas, incluso en comentarios
pseudofilosoficos que se suman a las fantasias del momento. Emmanuel Lévinas (2013)
ide6 una expresion bastante llamativa para denunciar este tipo de discurso publico
sujeto al espiritu de los tiempos, forma contemporanea del discurso sofista, diciendo
que con las viejas colillas del pensamiento generamos humo de locomotora. Para
mantener la cuestion del amor como consustancial con toda la filosofia de Platon a
Levinas, seria apropiado no «congelar» el amor en un estado: no es una «cualidad
psicoldgica», sino que es la forma propiamente humana de estar en el mundo. Desde
este punto de vista, el amor es a la vez receptivo y activo en el sentido de que pone a
las personas en condiciones de aprender del otro lo que es bueno hacer por ellos. «El
amor es nuestra condicion y derecho natural» (Juliao, 2015: 73), no es una cualidad que
se afiade a la mente ni es un rasgo a priori del sujeto.

La persona es, por tanto, una verdadera paradoja (autébnoma pero relacional, libre
pero limitada), porque es ella misma alli donde se olvida, alli donde se entrega y, desde

este punto de vista, no es ella quien da, sino el amor que se entrega en ella’®. Se puede

13 Este ser paradoja también desafia sistemas de pensamiento que simplifican la realidad humana como
el utilitarismo o el cientificismo.

ISSN-e: 1885-5679

151

Eikasla

En.-feb.
2026



152

ALEHE

En.-feb.
2026

JIEHE

Un debate praxeologico, pero atin filosofico: ;persona o sujeto? | Carlos German Juliao Vargas

entonces decir que cada acto de amor es una perfeccion de la existencia personal,
perfeccion que sigue siendo la de un ser débil y finito: la persona es fuerte en su
debilidad y se abre al infinito a través de su finitud. Se confirma asi la tesis de que la
persona no puede entenderse a si misma fuera de su propio drama, de su propia
narrativa relacional (Ricoeur, 2006) y de que su singularidad debe entenderse como
una promesa de libertad ligada al acontecimiento de la vida en funcion del otro y de
lo otro. Desde este panorama conviene repensar la dignidad humana en ciertos
contextos actuales (p. €]., inteligencia artificial, crisis social): jcudles serian las acciones
libres y transformadoras para lograrlo? Y, en ello, la libertad seria aquella de un

didlogo sin restricciones, ya que, para citar la Invitacion al viaje de Baudelaire (2023),

Todo alli hablaria
Al alma en secreto

Su dulce lengua natal.

Bibliografia

Agustin de Hipona, San (1956), Obras completas V: Tratado sobre la Santisima Trinidad. Madrid,
BAC.

Baudelaire, Charles (2023), Obra poética completa. Madrid, Akal.

Benjamin, Walter (1991), «Sobre el programa de la filosofia venidera» en lluminaciones IV: para
una critica de la violencia y otros ensayos. Madrid, Taurus.

Carbonell Fernandez, Claudia P. (2013), «La forma como sujeto: ;un desliz de Aristételes?
Eidos como sujeto y garante de la identidad», en Estudios de Filosofia, n.° 48, pp. 59-82
<http://www.scielo.org.co/pdf/ef/n48/n48a4.pdf>, [20/05/2024]

Chrétien, Jean-Louis (1997), La llamada y la respuesta. Madrid, Caparros.

Fuentes, Leonides del C. (2018), «La Religiosidad y la Espiritualidad ;Son conceptos tedricos
independientes?», en Revista de Psicologia, vol. 14, n? 28  pp. 109-119,
<https://repositorio.uca.edu.ar/bitstream/123456789/8870/1/religiosidad-espiritualidad-
conceptos.pdf>, [15/05/2024].

Garcia Lopez, Jesus (2007), El alma humana y otros escritos inéditos. Pamplona, Universidad de
Navarra,
<https://dadun.unav.edu/bitstream/10171/28044/1/201.%20Garcia%20Lopez.pdf>,
[10/04/2024].

Gonzélez, Antonio (20144), «El problema del sujeto», en Cuadernos Salamantinos de Filosofia, vol.
41]. Universidad Pontificia de Salamanca, Salamanca, PP 173-193.
<https://summa.upsa.es/viewer.vm?id=0000033507 &page=1&search=&lang=es&view=mai
n>, [03/05/2024].

ISSN-e: 1885-5679


http://www.scielo.org.co/pdf/ef/n48/n48a4.pdf
https://repositorio.uca.edu.ar/bitstream/123456789/8870/1/religiosidad-espiritualidad-conceptos.pdf
https://repositorio.uca.edu.ar/bitstream/123456789/8870/1/religiosidad-espiritualidad-conceptos.pdf
https://dadun.unav.edu/bitstream/10171/28044/1/201.%20Garcia%20Lopez.pdf
https://summa.upsa.es/viewer.vm?id=0000033507&page=1&search=&lang=es&view=main
https://summa.upsa.es/viewer.vm?id=0000033507&page=1&search=&lang=es&view=main

JIEHE

Un debate praxeologico, pero atin filosofico: ;persona o sujeto? | Carlos German Juliao Vargas

Gonzalez, Antonio (2014b), «La ciencia estricta», en Cultura de Guatemala. Enfoques humanisticos,

cuarta época, n.? 35, vol. 1, pp- 139-179.
<https://drive.google.com/file/d/ITHS6mtd[.8Z0PEGIS7uWIUMKkSfwm--T]ZF/view>,
[03/04/2024].

Henry, Michel (2007), Filosofia y fenomenologia del cuerpo. Salamanca, Sigueme.

Juliao Vargas, Carlos G. (2017a), La cuestion del método en pedagogia praxeoldgica. Bogota,
Uniminuto, <https://repository.uniminuto.edu/handle/10656/5087>, [03/04/2024].

Juliao Vargas, Carlos G. (2017b), Epistemologia, pedagogia y praxeologia: relaciones complejas.
Bogotd, Uniminuto, <https://repository.uniminuto.edu/handle/10656/4455>, [05/04/2024].
Juliao Vargas, Carlos G. (2016), «El coraje como actitud del ciudadano o sujeto politico», en
Polisemia, vol. 12, n.® 21, pp. 79-89 <https://core.ac.uk/download/pdf/230222647.pdf>,

[03/04/2024].

Juliao Vargas, Carlos G. (2015), Siempre a un paso de ser profundamente humanos: momentos de
lucidez existencial. Bogota, Uniminuto,
<https://repository.uniminuto.edu/handle/10656/4209>, [03/04/2024].

Kant, Immanuel (2012), La metafisica de las costumbres. Madrid, Tecnos.

Kant, Immanuel (2009), Critica de la razén pura. México, FCE/UAM/UNAM.

Kierkegaard, Seren (2010). Escritos, v. 5: Discursos edificantes. Tres discursos para ocasiones
supuestas. Madrid, Trotta.

Levinas, Emmanuel (2013), Escritos inéditos 1: Cuadernos del cautiverio, Escritos sobre el cautiverio
y Notas filosdficas diversas. Madrid, Trotta.

Leibniz, Gottfried W. (1981), Monadologia (edicion trilingtie). Oviedo, Pentalfa.

Libera, Alain de (2008), Archéologie du Sujet, I : La quéte de l'identité. Paris, Vrin.

Locke, John (1980), Ensayo sobre el entendimiento humano. Madrid, Editora Nacional.

Morin, Edgar (1994), «<La nocion de sujeto», en Dora F. Schnitman (comp.), Nuevos paradigmas,
cultura y subjetividad. Buenos Aires, Paidds.

Mounier, Emmanuel (1972), EI personalismo. Buenos Aires, Eudeba.

Ricoeur, Paul (2006), Si mismo como otro. México, Siglo XXI.

Salas Quintanal, Hernan (2002), «La idea de sujeto en la modernidad», en Anales de
Antropologia. UNAM, Instituto de Investigaciones Antropoldgicas, vol. 36, pp. 179-193.
<https://www.revistas.unam.mx/index.php/antropologia/article/view/23397>,
[03/05/2024].

Saldarriaga Madrigal, Andrés (2009), «Persona. Categoria fundamental y desafio practico», en
Estudios Filosdficos, n.° 39, , pp. 177-188, <http://www.scielo.org.co/pdf/ef/n39/n39a10.pdf>,
[10/04/2024].

Szasz, Thomas S. (1992), El segundo pecado. Reflexiones de un iconoclasta. Barcelona, Alcor.

Segura Ramos, Bartolomé (1977), «En torno a los conceptos de persona y sujeto a proposito del
latin», en Habis, n.® 8, pp. 77-88, <http://hdl.handle.net/11441/29173>, [03/05/2024].

Tomas de Aquino, Santo (2001), Suma de Teologia I. Madrid, BAC.

Unamuno, Miguel de (1966), ;Cémo se hace una novela?, en Obras completas, VIII. Madrid.

Woijtyta, Karol (2017), Persona y accion. Madrid, Palabra.

ISSN-e: 1885-5679

153

Eikasla

En.-feb.
2026


https://drive.google.com/file/d/1HS6mtdL8Z0PEG9S7uWIUMkSfwm--TJZF/view
https://repository.uniminuto.edu/handle/10656/5087
https://repository.uniminuto.edu/handle/10656/4455
https://core.ac.uk/download/pdf/230222647.pdf
https://repository.uniminuto.edu/handle/10656/4209
https://www.revistas.unam.mx/index.php/antropologia/article/view/23397
http://www.scielo.org.co/pdf/ef/n39/n39a10.pdf
http://hdl.handle.net/11441/29173

154

ALEHE

L] r
REVISTADEFILOSOFIA.COM

Un debate praxeoldgico, pero aun filosdfico: ; persona o sujeto? | Carlos German Juliao Vargas

ISSN-e: 1885-5679



