
181 

 

 
  

 

Lo incalculable en el pensamiento de Jacques Derrida | Jabel A. Ramírez Naranjo 

 

ISSN-e: 1885-5679 

N.º 133 
En.-feb. 
2026 

 

 

Lo incalculable en el pensamiento de Jacques Derrida: 

aspectos epistemológicos, políticos y éticos 
Jabel A. Ramírez Naranjo. Grupo Bioética y Biopolítica Universidad de La 

Laguna (España) 

Recibido 18/07/2024 • Aceptado 27/11/2025 
ORCID: <https://orcid.org/0000-0003-3657-1377> 

 

 

 

 
  

Resumen 

Este trabajo realiza un esfuerzo de 

indagación en el origen, sentido y efectos de la 

incalculabilidad en el contexto del pensamiento 

de Jacques Derrida. Con este fin, en primer 

término, se caracterizará a la luz de las obras del 

filósofo la noción de incalculabilidad. Tras esto, 

se realizará un análisis de las propiedades y 

efectos de lo incalculable en el ámbito de lo por-

venir, y, en general, de todo aquello que amplía 

la noción simplista del presente vivencial. 

Seguidamente, nos introduciremos en la esfera 

de la eticidad y de las implicaciones de calado 

ético que posee la incalculabilidad, 

especialmente en relación con lo otro. Para 

finalizar se harán unos breves apuntes de la 

extensión matemática de los efectos de lo no 

calculable en relación con lo apuntado por 

Derrida en sus obras. 

 

Palabras clave: Jacques Derrida, 

incalculabilidad, epistemología, ética, política. 

 

Abstract 

The incalculable in the thought of 

Jacques Derrida: epistemological, 

political and ethical aspects 
 

This work tries to investigate the origin, 

meaning and effects of incalculability in the 

context of the thought of Jacques Derrida. To 

this end, first, the notion of incalculability will 

be characterized in light of the philosopher's 

works. After this, an analysis will be carried out 

of the properties and effects of the incalculable 

in the field of the future, and, in general, of 

everything that expands the simplistic notion of 

the experiential present. Next, we will enter the 

sphere of ethics and the ethical implications of 

incalculability, especially in relation to the 

other. To conclude, some brief notes will be 

made on the mathematical extension of the 

effects of the non-calculable in relation to what 

Derrida pointed out in his works. 

 

Key words: Jacques Derrida, Incalculability, 

Epistemology, Ethics, Politics. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

https://orcid.org/0000-0003-3657-1377


 
 

 
 

Lo incalculable en el pensamiento de Jacques Derrida | Jabel A. Ramírez Naranjo 

 

ISSN-e: 1885-5679 

    182 

 
N.º 133 
En.-feb. 
2026 

 

 

 

 

 

 

 

  



183 

 

 
  

 

Lo incalculable en el pensamiento de Jacques Derrida | Jabel A. Ramírez Naranjo 

 

ISSN-e: 1885-5679 

N.º 133 
En.-feb. 
2026 

 

 

Lo incalculable en el pensamiento de Jacques Derrida: 

aspectos epistemológicos, políticos y éticos 
Jabel A. Ramírez Naranjo. Grupo Bioética y Biopolítica Universidad de La 

Laguna (España) 

Recibido 18/07/2024 • Aceptado 27/11/2025 
ORCID: <https://orcid.org/0000-0003-3657-1377> 

 

 

 

 

§ 1. Introducción 

 

En este trabajo se desea explorar el efecto de la incalculabilidad en algunos dominios 

de gran importancia para la existencia humana. El concepto de incalculabilidad o 

indecidibilidad fue empleado por Jacques Derrida en obras tales como Fuerza de ley, 

Papel máquina, Y mañana, qué…, Políticas de la amistad o Espectros de Marx con el fin de 

comprender mediante esquemas complejos la interacción entre la realidad y la acción 

humana. Precisamente, en Fuerza de ley nos dice que: «Indecidible es la experiencia de 

lo que, desconocido, siendo heterogéneo con respecto al orden de lo calculable y de la 

regla debe, sin embargo, ⎯es de un deber de lo que hay que hablar⎯ entregarse a la 

decisión imposible, teniendo en cuenta el derecho y la regla» (Derrida, 2017: 55). En 

todos los ámbitos de lo real existe una intervención de lo inconmensurable, de la 

incertidumbre, de lo impredecible y de lo irresoluble que afectan ineludiblemente a la 

capacidad y voluntad para comprender, así como decidir, acerca de múltiples 

dimensiones de la existencia y de las relaciones humanas. Para expresarlo sin rodeos: 

si interpretamos la obra de Derrida (2006, 1998, 2003a) podría afirmarse que son tres 

los factores principales que conducen a la afección de la incalculabilidad en la 

experiencia práctica y teórica de la existencia: la inaprehensibilidad del 

acontecimiento, la confrontación con el otro y la inabarcabilidad del horizonte 

temporal. Todos ellos derivarían, a su vez, de una natural labilidad del lenguaje y de 

la escritura, en donde no es posible aprehender un significado estable y unívoco de los 

conceptos. En este sentido, la naturaleza difusa y polisémica del lenguaje y la escritura 

los tornan inherentemente incalculables. Consecuentemente, los significados no 

pueden jamás ser completamente satisfechos a través de las intenciones del sujeto que 

https://orcid.org/0000-0003-3657-1377


 
 

 
 

Lo incalculable en el pensamiento de Jacques Derrida | Jabel A. Ramírez Naranjo 

 

ISSN-e: 1885-5679 

    184 

 
N.º 133 
En.-feb. 
2026 

 

 

habla o escribe, ni tan siquiera por las reglas gramaticales o semánticas. Siempre 

existirá una brecha entre el decir y el querer-decir. 

Todo lo anterior nos encamina, ya sea en el lenguaje o en la experiencia, hacia una 

deconstrucción de la metafísica, que desmiente la capacidad humana para aprehender 

y determinar el mundo en cualquiera de sus facetas. El mundo, por consiguiente, 

adolecería ⎯o tal vez se salvaría gracias a ella⎯ de una incalculabilidad manifiesta. 

Los efectos de la incalculabilidad no se limitan a la comprensión o determinación 

de la acción sobre el mundo, sino que también afectan a aspectos concretos de las 

relaciones entre sujetos y de la relación del sujeto consigo mismo. Así, cuestiones como 

la amistad, la justicia, el porvenir, la muerte, la responsabilidad o la hospitalidad 

vienen regidos en alguna medida por el enfrentamiento del sujeto con lo incalculable, 

lo indecidible o lo indeterminable. 

En las secciones que siguen se examinarán los mecanismos mediante los cuales 

dicha imposibilidad del cálculo afecta a la concepción del tiempo más allá del presente, 

y también al planteamiento ético de las relaciones con el otro. Para ello, en primer 

lugar, vamos a estudiar con más detalle la génesis y las características de lo 

incalculable. 

 

§ 2. La noción de incalculabilidad 

 

Como se ha apuntado Derrida (1998, 2003a, 2003b, 2008, 2009, 2017) abordó la noción 

del cálculo y lo incalculable en varias de sus obras. Aunque sus discusiones acerca de 

estos conceptos no son extensas ni detalladas, la sombra de lo incalculable, lo 

indecidible y lo indefinible planea por toda la obra derridiana. En efecto, por ejemplo, 

en Y mañana, qué… (Derrida y Roudinesco, 2009), el autor responde a la pregunta que 

Roudinesco realiza sobre la máquina afirmando que: 

 

Por lo tanto, entre lo maquinal y lo no-maquinal se pone en práctica una relación compleja que 

no es simple oposición, puede llamarse a eso libertad, pero solo a partir del momento en que existe 

lo incalculable. Y también aquí́ distinguiría entre un incalculable que permanece homogéneo al 

cálculo (al que escaparía por razones contingentes, por ejemplo, la finitud, el límite de un poder, etc.) 

y un no-calculable que no pertenecería ya, por esencia, al orden del cálculo. [Derrida y Roudinesco, 

2009: 59] 



185 

 

 
  

 

Lo incalculable en el pensamiento de Jacques Derrida | Jabel A. Ramírez Naranjo 

 

ISSN-e: 1885-5679 

N.º 133 
En.-feb. 
2026 

 

 

De esta manera, sin proporcionar una definición explícita de la idea de 

incalculabilidad, por medio de sus numerosas referencias a la misma, para Derrida lo 

incalculable constituye una fuerza conformadora de aquellas dimensiones de la 

realidad que se caracterizan por una elusividad hacia lo cerrado, lo finito, lo simétrico, 

homogéneo e imprevisible; y que son inevitables en la experiencia humana. 

Sin duda, calcular es hacer presente lo ausente; es definir, imponer límites a lo 

informe dando así forma al contenido, o, análogamente, dar contenido a la forma, al 

formalismo. El cálculo, pues, necesita tres condiciones para poder ser llevado a cabo; 

estas son: presencia, límite y forma. Todo aquello que se encuentre ausente, que sea 

ilimitado o que no posea forma, se situará en el reino de lo incalculable. En síntesis, la 

incalculabilidad procede de una imposibilidad de apropiación. Para acercarnos a ella 

podemos seguir a Jacques Derrida en su tarea de alumbramiento de un proyecto 

encaminado a lograr una deconstrucción de la metafísica de la presencia. 

En efecto, lo calculable y lo incalculable no están relacionados sino por derivación 

epistémica con la práctica de la unión o desunión de la cantidad, esto es, con el 

crecimiento o decrecimiento del número. Así, la incalculabilidad no es esencialmente 

un defecto o fenómeno de lo numérico; en todo caso, el fracaso del número para 

aprehender lo múltiple sería una simple consecuencia de la incalculabilidad entendida 

como límite de la presencia, como imposibilidad de hacer presente lo ausente, de 

hacer, en definitiva, posible lo imposible. 

Pero ¿de dónde procede la certidumbre con respecto a la centralidad de la 

incalculabilidad? ¿Por qué no permanecer en el cálido umbral de lo presente, de lo 

apropiable, de lo calculable? 

La respuesta a tales cuestiones, si la hubiera, estaría relacionada con dos conceptos 

de vital importancia en el pensamiento derridiano: el primero es el de acontecimiento, 

el segundo el de alteridad. La incalculabilidad procede de la incapacidad para 

apropiarse la presencia del acontecimiento y la alteridad por medio de conceptos o de 

palabras. 

Estos dos conceptos constituyen la piedra angular de la filosofía de Derrida; sin 

duda, ambos proceden de la problematización que emana de la negación, por parte 

del filósofo franco-argelino, del imperativo metafísico que constituye la principal 



 
 

 
 

Lo incalculable en el pensamiento de Jacques Derrida | Jabel A. Ramírez Naranjo 

 

ISSN-e: 1885-5679 

    186 

 
N.º 133 
En.-feb. 
2026 

 

 

herencia griega, y que se basa en la primacía ontológica del ahora-presente y la 

representación. 

Desechar la representación como forma de relacionarse con lo real conduciría a 

evidenciar la incapacidad del cálculo para concitar a la presencia. Efectivamente, como 

nos explica Heidegger en «La época de la imagen del mundo» (cit. en Peretti, 1989: 

25)1: 

 

Representar significa en este caso: desde sí mismo ponerse algo delante y garantizar lo puesto 

como tal. Este garantizar tiene que ser un calcular porque sólo la calculabilidad garantiza de 

antemano y constantemente que se tenga la certidumbre de lo que se quiere representar.  

 

La representación, por lo tanto, depende de la calculabilidad de lo representado por 

medio de un proceso en el que se adquiriría certidumbre respecto de aquello que desea 

atraparse y exponer al presente, esto es, presentarse. 

Visto lo anterior, no es difícil comprender que, en la tradición metafísica occidental, 

se ha tratado de conformar por medio de tales categorías ontológicas ⎯la presencia y 

la representación⎯ un sujeto ordenador de la realidad que, a través de la 

representación del presente, lograría dar cuenta de un mundo estático y puramente 

instrumental para los designios del ser humano. 

Derrida, junto con otros precursores como Nietzsche o Heidegger, tomó consciencia 

de la terrible violencia que entraña tal procedimiento metafísico, que implica una 

actitud dominadora de la realidad. De esta manera, es obvio que imponer dichos 

esquemas ontológicos implicaría un alejamiento del reconocimiento del otro, así como 

de la propia naturaleza de la realidad y su acontecer. Ello se percibe fácilmente en la 

relación entre escritura y lenguaje. 

En relación con la cuestión de la pugna entre logocentrismo o fonocentrismo y 

escritura, Derrida denunció en algunas de sus obras tempranas, como De la 

gramatología (1986) o La escritura y la diferencia (Derrida), el progresivo marginamiento 

histórico de la escritura frente al lenguaje fonético como garante de la expresión 

auténtica de la experiencia del presente. 

 
1 La trad. en Martin Heidegger, Sendas perdidas (J. Rovira Armengol, trad.). Buenos Aires, Losada, pp. 

94-95. 



187 

 

 
  

 

Lo incalculable en el pensamiento de Jacques Derrida | Jabel A. Ramírez Naranjo 

 

ISSN-e: 1885-5679 

N.º 133 
En.-feb. 
2026 

 

 

Así, mientras la voz es considerada como una vía de comunicación directa de la 

interioridad humana, la escritura, el signo, es considerado como un vehículo indirecto 

de lo expresado en primer término por la oralidad. «La conciencia es entendida como 

presencia de sí ante sí misma gracias a la voz» (Guerrero Salazar, 2017: 40). Esta 

distinción es de suma importancia puesto que, en la tradición metafísica occidental con 

matriz en el pensamiento griego, se ha considerado un elemento básico de la 

configuración del sujeto la total y plena conciencia de sí mismo como testigo de la 

realidad (idem). Por tanto, la voz ha sido históricamente considerada como un 

elemento privilegiado frente a la escritura en cuanto al origen de la verdad. 

El fonocentrismo allanaría, de esta forma, el camino al logocentrismo entendido 

como presencia intencional de la conciencia de sí misma. El fenómeno intencional 

conllevaría también un querer-oírse-hablar que ratificaría la presencialidad del sujeto. 

Pensar de esta manera, es decir, dar por sentado, a causa de la ilusión fonocéntrica, 

que existe una presencia testimonial del pensamiento en la realidad provoca, según 

Derrida, fenómenos arraigados en la cultura occidental como la asociación inmediata 

entre signo y referencia. Ciertamente, la creencia en el vínculo irrompible entre 

palabra, escritura, signo, y los componentes de la realidad ⎯material o intelectual⎯, 

no es más que un producto de la noción de representacionalidad presentista por medio 

de la inmediatez de la voz. Como hemos visto, la ilusión de la presencialidad deriva 

en la articulación de medios determinados de aprehensión de la realidad con el 

concurso del cálculo. En efecto, si el logocentrismo genera una sensación de 

disponibilidad estática y bien definida del presente, entonces se incentiva el desarrollo 

de procesos de ponderación, adquisición y determinación de los fenómenos exteriores 

a la conciencia, en otras palabras, del cálculo. Sin embargo, hemos visto que existe una 

dimensión de incalculabilidad, ligada, por cierto, al fenómeno de la indecidibilidad, 

que desmiente toda esa estructura epistemológica que durante tantos siglos ha sido 

cultivada y presentada como el reflejo de la realidad. 

Ahora bien, el filósofo normalien piensa que es momento de poner punto y final a la 

tradición metafísica de la presencia y ensayar en su lugar una nueva forma de relación 

con lo real por medio de herramientas teóricas tales como la différance o la huella. 

Para ello, es condición indispensable la exploración de un cierto distanciamiento 

entre conciencia y realidad ⎯tanto en su dimensión temporal como espacial⎯ que 



 
 

 
 

Lo incalculable en el pensamiento de Jacques Derrida | Jabel A. Ramírez Naranjo 

 

ISSN-e: 1885-5679 

    188 

 
N.º 133 
En.-feb. 
2026 

 

 

anularía el espejismo de la voz y asentaría la pertinencia del signo como centro de la 

representación y la comunicación. 

En este sentido, si se pone en suspenso la creencia en la inmediata conexión entre lo 

fonético y el acontecimiento presente salen a la luz algunos mecanismos epistémicos 

enterrados bajo la metafísica de la presencia dominante hasta entonces. Hablamos del 

análisis que Saussure hace del signo y de su función en el lenguaje y la escritura. 

Efectivamente, por una parte, para Saussure tanto el lenguaje fonético como la 

escritura son dos sistemas de signos bien diferenciados; sin embargo, el signo fonético 

ocuparía un lugar primario mientras que el signo escrito sería una mera representación 

del anterior ⎯aspecto, recordemos, con el que está en completo desacuerdo Derrida, 

debido, entre otras cosas, a la falacia que supondría la entronización del signo fonético 

en un lugar superior al signo escrito en cuanto a la inmediatez de contacto con la 

realidad presente⎯. Por otra parte, Saussure también afirma que cada signo forma 

parte de un sistema completo que permitiría la interrelación de todos ellos entre sí, en 

la medida en que los unos puedan referirse a los otros; entonces, «cada signo está 

presente en lo referido de cada signo. Esta relación de signos, asegura Saussure, es 

posible gracias al juego de diferencias: definirse gracias a aquello que los diferencian 

de los otros» (Guerrero Salazar, 2017: 47). 

Derrida indaga en su obra La différance [1968] acerca de las referidas cuestiones y 

llega a la conclusión de que tanto el signo fonético como el escrito se encuentran 

integrados en un sistema global denominado como archiescritura. Consecuentemente, 

el sistema escritural se encuentra ahora en una posición mucho más favorable que el 

simplemente fonético para dar cuenta de la conformación de la totalidad del 

significado en la comunicación; esto es así porque, en su forma archiescritural, la 

escritura abarca al completo el movimiento de las diferencias que dan lugar a un 

desbordamiento de los límites del lenguaje, anulando la relación unívoca entre 

significado y significante para alumbrar un sistema fundado en el significante del 

significante (ibidem: 48). 

Con la antedicha expresión, Derrida pretende transmitir un sentido abierto y 

deslizante del significado, el cual ya no se encontraría ni encerrado, ni confinado de 

forma definitiva en un signo privilegiado por su conexión directa con el mundo. Todo 



189 

 

 
  

 

Lo incalculable en el pensamiento de Jacques Derrida | Jabel A. Ramírez Naranjo 

 

ISSN-e: 1885-5679 

N.º 133 
En.-feb. 
2026 

 

 

lo contrario, los significantes siempre apuntarían hacia otros significantes, creando una 

cadena que no se remontaría a ningún origen de significado. 

La estrategia de diferir constantemente en el significante, en un proceso infinito de 

composición de significantes anteriores y borrado por aparición de significantes 

posteriores fue denominada por Derrida como huella. 

Ciertamente, la huella que deja cada significante en la definición de los conceptos 

viene marcada por la ausencia de origen y final, así como de significado completo que 

pueda ser fijado; es lo que Derrida denominaría imposibilidad de aprehensión 

ontoteológica de la archiescritura. Es precisamente el mecanismo de la différance ⎯cuya 

alteración escritural implica una incapacidad para distinguir fonológicamente el signo 

hablado del escrito⎯ el que describe este fenómeno, que en última instancia proviene 

de la iterabilidad del signo. 

 

[Los predicados de la escritura] ¿se reservan, como tan a menudo se cree, a la comunicación 

«escrita», en el sentido estricto de esta palabra? ¿No los encontramos de nuevo en todo lenguaje, por 

ejemplo, en el lenguaje hablado y en el límite en la totalidad de la «experiencia» en tanto que ésta no 

se separa de este campo de la marca, es decir, en la red de borrarse y de la diferencia, de unidades 

de iterabilidad, de unidades separables de su contexto interno o externo y separables de sí mismas, 

en tanto que la iterabilidad misma que constituye su identidad no les permite nunca ser una unidad 

de identidad consigo misma? [Derrida, 1994: 359] 

 

En la cita precedente de Márgenes de la filosofía, el filósofo francés introduce las 

propiedades de la iterabilidad, que en resumidas cuentas constituye la condición sígnica 

de la alteridad. Consecuentemente, tal operación se yergue como posibilitante de la 

red de borrado y diferenciación que separa cada signo de su contexto, continuando así 

el viaje por la pluralidad infinita de los significantes. La identidad consigo misma 

queda, entonces, abolida. 

Por medio de lo anterior, el actuar de la huella y de la différance alumbra una 

propiedad compartida por ambas, que no es otra que la negación de lo existente-

presente. Ni un pasado, ni un porvenir pueden presentarse ante sí mismos como sí 

mismos. 

La huella, por tanto, por mediación de los borrados que reenvían, dislocan y 

transforman constantemente los significantes, impide la fijación de la presencia que se 



 
 

 
 

Lo incalculable en el pensamiento de Jacques Derrida | Jabel A. Ramírez Naranjo 

 

ISSN-e: 1885-5679 

    190 

 
N.º 133 
En.-feb. 
2026 

 

 

representa únicamente como una suerte de impostura o de simulación. Solamente 

permanece un devenir ausente e inconsciente del significado. 

Como resultado de ello, no quedaría ni sujeto productor, ni sujeto destinatario. El 

signo como base de la comunicación impone un límite insuperable para la apropiación 

del lenguaje y también de la experiencia misma. 

A partir de la deconstrucción de la metafísica de la presencia se observa que la 

condición necesaria para la efectividad del cálculo queda absolutamente inhabilitada 

a causa de la introducción de la alteridad, y de la anulación de la posibilidad de 

apropiación del presente. 

Derrida comprendió de forma muy perspicaz que el mundo de la vida no puede ser 

absorbido de manera total por el cálculo. Efectivamente, ni la experiencia ni el signo 

son capaces de la maniobra de apropiación requerida para poder responder sin límites 

a las demandas que el otro y el acontecer plantean al sujeto. 

En los próximos apartados analizaremos cómo tal barrera infranqueable afecta en 

el pensamiento derridiano a las cuestiones del acontecimiento, el por-venir y, 

adicionalmente, a la relación ética del sujeto. 

 

§ 3. Lo incalculable y el futuro 

 

En la obra de Derrida se aborda desde diferentes puntos de vista la cuestión de la 

calculabilidad o incalculabilidad del futuro. Para Derrida, el presente no era el único 

foco de interés en relación con aspectos esenciales para la vida humana y la 

deconstrucción del sentido, sino que reconocía en la formación y la influencia del 

tiempo no presente, tanto pasado como futuro, una pieza fundamental para negociar 

con la experiencia y la construcción de un mundo común. 

Antes de adentrarnos en sus ideas fundamentales acerca del no-presente es 

interesante analizar la manera en la que el filósofo normalien concebía el presente. 

Para Derrida, el presente es una apertura incondicional hacia lo exterior, esto 

significa que debe tener las propiedades de ser singular, irreversible e irrepetible. Con 

el fin de tratar de definir dicho estado, Derrida emplea el sustantivo de acontecimiento. 



191 

 

 
  

 

Lo incalculable en el pensamiento de Jacques Derrida | Jabel A. Ramírez Naranjo 

 

ISSN-e: 1885-5679 

N.º 133 
En.-feb. 
2026 

 

 

De esta manera, un acontecimiento siempre es una sorpresa, es una exposición a la 

experiencia que implica vulnerabilidad, es inanticipable, y, por supuesto, es 

incalculable. 

En Decir el acontecimiento, ¿es posible? (Derrida, Susanna y Nouss, 2006), Derrida 

aborda el concepto de acontecimiento, lo relaciona con el lenguaje y con la posibilidad 

de que el primero sea expresado mediante el segundo. A propósito de este asunto, 

Derrida afirma que no es posible que la estructura del lenguaje pueda recoger toda la 

complejidad del acontecimiento puesto que el lenguaje, a causa precisamente de su 

estructura, está abocado a cierta generalidad, también a cierta iterabilidad, y a cierta 

repetibilidad; aspectos que no poseen la capacidad de abarcar la singularidad del 

acontecimiento (Derrida, 2006). 

El acontecimiento queda indicado como aquello que viene de forma impredecible y 

en total singularidad: posee un comienzo y un final, a la vez, y cada vez diferente. 

Entonces, es una posibilidad imposible que el acontecimiento sea dicho o aprehendido 

en las estructuras repetibles e iterables del signo lingüístico. He aquí un claro ejemplo 

de lo indeterminable e incalculable a causa de su apertura radical. 

El acontecimiento no es predictible porque en su singularidad no se puede reducir 

a reglas. En efecto, se sitúa en el exterior de cualquier expresión calculable debido a 

que, en sí mismo, tiene que presentarse como imposible para poder ser calificado de 

acontecimiento. Necesita ser un posible imposible, al cual Derrida define como quizá. 

Lo posible-imposible, tal y como lo expresa el quizá, supone algo que sucede, que 

cae encima del sujeto, sin que lo haya provocado y menos aún controlado. Podría, de 

esta manera, insinuarse como un síntoma, que aparece de forma inopinada e 

inesperada; o también podría ser como un secreto, que se rompe cuando se comunica 

o se expresa de alguna forma al prójimo. 

Todos estos fenómenos, al igual que el don o el perdón, pertenecen a la categoría de 

lo incalculable; de aquello que se encuentra siempre abierto, indefinido, imprevisible, 

y que rehúsa ser cubierto por cualquier mediación sígnica tal como la escritura o la 

matemática. 

No obstante, la singularidad imprevisible del acontecimiento no constituye el único 

muro infranqueable para la calculabilidad, todo lo contrario, existen también otras 

dimensiones de lo incalculable vinculadas a la temporalidad. Es cierto que en este 



 
 

 
 

Lo incalculable en el pensamiento de Jacques Derrida | Jabel A. Ramírez Naranjo 

 

ISSN-e: 1885-5679 

    192 

 
N.º 133 
En.-feb. 
2026 

 

 

trabajo veremos que los límites del signo iterable para dar testimonio del presente no 

se reducen al decir-del-acontecimiento ⎯por tanto, también a su previsibilidad y 

calculabilidad⎯, sino que también la inaprehensibilidad del futuro aporta otro nivel 

de complejidad. 

Por otra parte, Derrida, en Espectros de Marx (2003a), introduce la dimensión de la 

temporalidad en el análisis del sentido de la experiencia, y de la conformación de la 

presencialidad, o sea, del estar presente. 

Para ello, Derrida cuestiona la presencia ontológica del acontecimiento como un 

medio de alcanzar un fin en la historia, e introduce la noción de fantología como 

sustitutivo de la ontología. De esta manera, el pensamiento del ser que introduce un 

elemento escatológico o teleológico deviene en espectralidad. 

Nuestro filósofo rastrea el efecto de la espectralidad por medio de las reflexiones 

que realiza Shakespeare en su obra, Hamlet; y, sobre todo, por medio de la herencia 

cultural y política de las ideas de Karl Marx. Es precisamente en ese contexto en el que 

halla una definición de la espectralidad y su influencia. Así, el espectro provoca una 

inyunción del sentido entre dos umbrales: el de los vivos y el de los muertos. Sin 

embargo, como destaca Cragnolini (2007: 55), este «entre» no puede ser salvado por 

ninguna dialéctica o síntesis, sino que se trata de un espacio de la incertidumbre. Como 

tal, el «entre» supone una disyunción del presente que dificulta las filosofías de la 

presencia y también las lógicas identificatorias de lo mismo. 

La naturaleza inyuntiva del fantasma señala su procedencia desde un tiempo 

diferido, que puede ser tanto el pasado, como el porvenir. El fantasma shakesperiano 

nos visita desde el pasado, mientras que el marxista lo hace desde el porvenir. En ese 

sentido, si el fantasma de Hamlet lo fuerza a rememorar y modificar su presente desde 

el esfuerzo de la memoria, por el contrario, el espectro de Marx que recorre Europa 

incita a una espera que nos sitúa en el porvenir. Derrida emplea el término por-venir 

en lugar de aludir sencillamente al futuro, puesto que el tiempo futuro es un tiempo 

determinado y cerrado que llegará, y por lo tanto no posee capacidad de modificar 

presente. De forma opuesta, el por-venir es un horizonte de posibilidad abierto en el 

que se incluye lo imposible que podría acontecer, y cuyo principal efecto, a causa de 

su connatural indeterminación e incertidumbre, es modificar a cada paso el presente. 



193 

 

 
  

 

Lo incalculable en el pensamiento de Jacques Derrida | Jabel A. Ramírez Naranjo 

 

ISSN-e: 1885-5679 

N.º 133 
En.-feb. 
2026 

 

 

Para Derrida, en consecuencia, el futuro difiere radicalmente del por-venir. En 

relación con el tema que nos ocupa, es reseñable la relación entre estos dos términos y 

el cálculo. Efectivamente, para Derrida, el futuro como lo concebimos 

tradicionalmente está marcado por la idea de lo programable y lo calculable. Se trata 

de una noción en la que se asume que el futuro puede ser anticipado, planificado y 

controlado hasta cierto punto. Esta concepción del futuro se basa en la idea de 

disponibilidad de lo posible, y de libre elección entre las opciones que plantea lo 

posible con el fin de satisfacer deseos y necesidades. No obstante, cuando Derrida hace 

referencia al por-venir, introduce un matiz fundamental para la relación del sujeto con 

el futuro. Al contrario que este, el porvenir no puede ser anticipado, ni planeado, ni 

controlado de ninguna manera. Es una apertura hacia lo impredecible. 

Indudablemente, la incalculabilidad recibe carta de naturaleza en su relación con el 

tiempo y la posibilidad cuando debemos habérnoslas con el porvenir. 

Adicionalmente, aquí se abre una vía que nos conduce a la introducción de la 

alteridad. Siguiendo los dictados precedentes, el futuro es lo absolutamente otro 

porque no puede ser previsto ni controlado. La relación con el otro incluye una 

apertura hacia lo que está por venir, hacia lo desconocido e incalculable. 

De forma similar, el espectro juega el papel del otro que se inmiscuye en la vida del 

sujeto para realizar demandas inapelables que obligan a la apertura total. En efecto, la 

inyunción que provoca el fantasma, que visita entre la vida y la muerte, representa la 

posibilidad del otro. No obstante, como escribe el propio Derrida (2003a: 36): 

 

¿Cómo distinguir entre dos desajustes, entre la disyunción de lo injusto y la que abre la infinita 

disimetría de la relación con el otro, es decir, el lugar de la justicia? No para la justicia calculable y 

distributiva. No para el derecho, el cálculo de la restitución, la economía de la venganza o el castigo 

[…]. No el lugar para la igualdad calculable, por tanto, para la contabilidad o la imputabilidad 

simetrizante y sincrónica de los sujetos o de los objetos […] para la justicia como incalculabilidad del 

don y singularidad de la exposición no económica a otro.  

 

La presencia, o más bien la venida, del otro, debe ser interpretada dentro de 

hantología como un mesianismo restitutivo de la justicia más allá del cálculo. 

Recordemos que los espectros, en el sentido derridiano, son aquello que está presente 

pero ausente; lo que visita evasivamente la realidad amparándose en atributos de 



 
 

 
 

Lo incalculable en el pensamiento de Jacques Derrida | Jabel A. Ramírez Naranjo 

 

ISSN-e: 1885-5679 

    194 

 
N.º 133 
En.-feb. 
2026 

 

 

fugacidad. Por tanto, el espectro que promueve la esperanza en el porvenir como 

justicia es una demanda de apertura incondicional hacia el otro desconocido que 

conlleva una ética de la responsabilidad hacia el otro presente. Como veremos más 

adelante, la apertura hacia las demandas del otro es un fenómeno plenamente 

incalculable, y conlleva la actuación del don, del perdón y de la hospitalidad; todos 

ellos, en su autenticidad paradigmas de la entrega incalculable al otro. 

La noción de amistad como campo de mediación entre la alteridad, el porvenir y la 

incalculabilidad suscita un especial interés en relación con la espectralidad. En su obra, 

Políticas de la amistad (1998), Derrida expresa que «todos los fenómenos de la amistad, 

todas las cosas y todos los seres que hay que amar dependen de la espectralidad» (1998: 

320). 

Las razones por las cuales la espectralidad condiciona, o al menos enmarca, la 

amistad, son múltiples, pero todas ellas se conjugan en la afirmación de la 

espectralidad como presencia dentro de la ausencia. En la amistad, sin perjuicio de lo 

larga y profunda que sea esta, siempre existirá una dimensión oculta e invisible del 

otro a la que no se podrá acceder por ningún medio. Por lo tanto, siempre existirá una 

parte de ausencia en la presencia del otro. Además, el espectro del amigo, o de la 

persona amada en general, siempre permanecerá con nosotros en forma de recuerdos 

y vivencias pasadas, y ello, aunque la persona haya desaparecido de nuestra vida. 

Siempre quedan trazos espectrales de la presencia del ser amado. Por último, la 

amistad reclama una magnitud de responsabilidad para con el amigo que entraña, 

dentro del acogimiento y el reconocimiento a este, una espectralidad esencial 

proveniente de la imposibilidad de conocer completamente las emociones e 

intenciones del otro. 

Sea como fuere, es indudable que la amistad se relaciona con el cálculo a través de 

cualidades espectrales tales como el tiempo y la singularidad. 

El tiempo, particularmente, es un elemento insoslayable para poder consolidar la 

amistad. Derrida nos dice que la cualidad de lo estable y fiable ⎯Bébaios⎯ determina 

una modalidad tanto temporal como intemporal, y ello sin importar lo que pueda 

verse afectado por ella; ya sea la certidumbre, la calculabilidad, la fiabilidad, o 

cualquier otra categoría afectada por el tiempo. Pero, sobre todo, marca el paso entre 

dos órdenes que son completamente heterogéneos, como son la fiabilidad calculable y 



195 

 

 
  

 

Lo incalculable en el pensamiento de Jacques Derrida | Jabel A. Ramírez Naranjo 

 

ISSN-e: 1885-5679 

N.º 133 
En.-feb. 
2026 

 

 

la fiabilidad del juramento o el acto de fe. La ruptura con la calculabilidad y la certeza, 

para ser sustituidas por la fe y la confianza, es un efecto básico de la estructura de la 

amistad. Esto implica que hace falta tiempo para lograr una estabilidad que se escape 

del tiempo, o lo que es lo mismo, en palabras de Derrida, hay que someterse a los dictados 

del tiempo (Derrida, 1998: 33-34). Es necesario un tiempo adecuado para superar los 

problemas de la incalculabilidad en la auténtica amistad. La confianza sólo se 

construye con tiempo; el que sea necesario según la demanda del otro y el nivel de 

responsabilidad, así como de vulnerabilidad, que hemos de mostrarle al amigo. El 

tiempo, en síntesis, es la condición para que la espectralidad que introduce la confianza 

y la fe en el otro pueda ser aceptada en la estructura de la amistad por-venir. 

El otro aspecto que concierne y afecta a la calculabilidad dentro del fenómeno de la 

amistad es la singularidad. A ese respecto, Derrida pone un gran énfasis en Políticas de 

la amistad sobre una frase aristotélica que reza: «Oh amigos míos, no hay ningún 

amigo» (ib.: 17). Comúnmente se ha interpretado este dictum como un recordatorio de 

que la amistad no puede prodigarse alegremente, indiscriminadamente, entre la 

multiplicidad de relaciones que conlleva la vida social. Si tal caso se diera se terminaría 

con cualquier posibilidad de tener auténticos amigos. Esto es así porque la amistad es 

un hecho singular, y requiere una atención, afinidad e inversión de tiempo y afecto 

que la hacen impracticable de forma generalizada. En consecuencia, no queda más 

remedio que, frente a la amistad como ideal, preferir ciertos amigos en lugar de 

muchos amigos, demasiados amigos. 

 

Y la elección de esta preferencia reintroduce el número y el cálculo en la multiplicidad de 

singularidades incalculables, allí donde habría hecho falta no contar (con) amigos como se cuenta 

(con) las cosas. La consideración aritmética, la terrible necesidad de contar con la pluralidad de los 

amigos […] depende todavía de la temporalidad, del tiempo de la amistad, de esa esencia de la philía 

que nunca va sin el tiempo. [Derrida, 1998: 37] 

 

Es decir, la presencia del cálculo se torna un defecto cuando se trata de determinar 

y ponderar las amistades, ya que estas siempre son singularidades incalculables. No 

se puede contar amigos como se cuentan los objetos a los que generalmente se les 

aplica el cálculo con eficacia y sentido. La dimensión del tiempo es el único antídoto 

ante la aporía de la incalculable calculabilidad de los amigos. 



 
 

 
 

Lo incalculable en el pensamiento de Jacques Derrida | Jabel A. Ramírez Naranjo 

 

ISSN-e: 1885-5679 

    196 

 
N.º 133 
En.-feb. 
2026 

 

 

Ahora bien, una acuciante y peligrosa dificultad que emergería de semejante 

incapacidad del cálculo para dar cuenta y ordenar las relaciones amistosas sería 

aquella concerniente al orden de lo político. Si, como se ha declarado desde la 

Antigüedad griega, la política debe estar regida por una comunidad de amigos, ¿cómo 

hacer una política de la amistad en la que comulgan distintas singularidades 

irreductibles? En efecto, la democracia se constituye en un evento problemático toda 

vez que: 

 

No hay democracia sin respeto por la singularidad o la alteridad irreductible, pero no hay 

democracia sin «comunidad de amigos» (koina ta philôn), sin cálculo de mayorías, sin sujetos 

identificables, estabilizables, representables e iguales entre ellos. Estas dos leyes son irreductibles 

entre sí. Trágicamente irreconciliables y para siempre ofensivas. La herida misma se abre con la 

necesidad de tener que contar a los amigos, de contar a los otros, en la economía propia, donde todos 

los demás son completamente otros. [Ib.: 40] 

 

En efecto, las tensiones contrapuestas que conforman a la democracia hacen de ella, 

entonces, un sistema imperfecto y conflictivo en el que no es posible renunciar al 

cálculo, incluso a sabiendas de que esta se caracteriza por un ambiente y una estructura 

incalculable por naturaleza. La singularidad del otro, sin la que no habría posibilidad 

alguna de crear vínculos auténticos en los que fueran expresadas la necesidades y los 

deseos de los sujetos, es, paradójicamente, condición e impedimento del avance en la 

construcción de comunidades abiertas, ética y políticamente reales, esto es, 

correspondientes con las dimensiones incalculables del mundo. Por ello, quizá, la 

política debe estar fundada sobre un agonismo antes que sobre un acuerdo amistoso y 

racional de las decisiones de gobierno. Las ideas de Derrida enlazan aquí de nuevo con 

el lema aristotélico: «¡Oh, amigos míos, no hay ningún amigo!». Se deduce de esto que, 

si hay amigos, no hay amigo, si hay polis, no hay singularidad. 

Tal aporía podría tener uno de sus orígenes en otra cuestión que se nos aparece a 

todas luces, también, sujeta al cálculo. Hacemos aquí referencia al imperativo político 

que demanda hacer de cualquier otro igualmente cualquier otro (id.). Se observa cómo 

se pretende introducir una igualdad claramente algebraica en el cálculo de la 

construcción política. La matemática, en este caso, es responsable de una gran 

contradicción, o disyunción, que afecta al deseo de lo político, puesto que lograr una 



197 

 

 
  

 

Lo incalculable en el pensamiento de Jacques Derrida | Jabel A. Ramírez Naranjo 

 

ISSN-e: 1885-5679 

N.º 133 
En.-feb. 
2026 

 

 

aritmética de la virtud basada en la igualdad de todos con todos implica una renuncia 

expresa a la singularidad del otro. No obstante, «ninguna virtud cabe sin esa tragedia 

del número» (id.). ¿Cómo encontrar una salida a la disyunción entre igualdad y 

singularidad en la que se apoya la amistad virtuosa? 

En primer lugar, según Derrida, debemos aceptar una parte artificial en el cálculo 

de la igualdad puesto que ella no puede ser hallada recurriendo a la simple 

naturalidad de las relaciones. Por tanto, la virtud no sería natural y la amistad 

tampoco, ya que su sustrato proviene de la virtud. Aún con esto, seguimos sin 

encontrar una salida al dilema. Sin duda, encontrar la solución a la ecuación de la 

amistad, en donde la igualdad entre lo disímil y heterogéneo es una figura ideal, se 

complica aún más cuando se observa que una artificial reciprocidad, esto es, una 

simetría en la amistad, se aparece como requisito para dar carta de naturaleza a la 

igualdad. Esta noción de la simetría chocaría, para Derrida y Aristóteles, con la 

condición asimétrica de la amistad (Philein disimétrico), en la que siempre debe haber 

una preferencia por amar antes que por ser amado (ib.: 42). La conclusión, si es que la 

hubiere, provendría de aceptar esa incalculabilidad connatural a la amistad, como todo 

aquello que se fabrica con lo insondable y lo inabarcable. Aun así, la introducción de 

la artificiosidad en los medios naturales siempre ha permitido la recurrencia del 

número en aspectos otrora inviables para ello. La exactitud algebraica del cálculo 

siempre puede dejar un espacio fértil a la proporcionalidad y a la aproximación, que, 

si bien jamás alcanza un estado resolutivo perfecto cuando se trata de computar el 

número sin número, al menos permite ensayar formas de convivencia siempre sujetas 

al cambio, en suma, a la transformación. 

Ciertamente, un cálculo exitoso que fuera capaz de conjugar estas dos fuerzas, en 

apariencia, irreconciliables sería, en el pensamiento derridiano, el destinado a 

determinar la formación de comunidades de amigos solitarios, anacoretas que aman 

la soledad y desean compartirla siempre en la distancia; ¿Es posible una sociedad 

secreta de insociables?, ¿puede un sistema resistir y encontrar el equilibrio entre dos 

solicitaciones opuestas y enfrentadas entre el acercamiento y el alejamiento, como 

cuando intentamos acercar los polos opuestos de un imán todo lo posible sin que jamás 

lleguen a tocarse? Acerca de esto, Derrida piensa que: 

 



 
 

 
 

Lo incalculable en el pensamiento de Jacques Derrida | Jabel A. Ramírez Naranjo 

 

ISSN-e: 1885-5679 

    198 

 
N.º 133 
En.-feb. 
2026 

 

 

Quizá sea precisamente imposible. Quizá lo imposible sea la única posibilidad posible de alguna 

novedad, de alguna nueva filosofía de la novedad. Quizá, quizá en verdad quizá todavía llame a 

esto suerte. Quizá la amistad, si la hay, deba corregir lo que aquí parece imposible. [Ib.: 54] 

 

Leemos que será lo imposible, la imposible posibilidad de lo imposible, lo que 

finalmente franquee el paso a la amistad de solitarios, a la filantropía de misántropos 

más allá del cálculo. Pero también podemos leer, negro sobre blanco, que Derrida 

estipula una condición para tal posibilidad imposible: la presencia del quizá. En efecto, 

quizá la amistad, corrija lo que parece imposible. 

Tal adverbio nos trae de vuelta a la espinosa cuestión de lo futurible. Ciertamente, 

otro concepto capital ligado a la incalculabilidad sería el del quizá. Como se ha visto, 

no hay forma de conjurar los espectros de lo presente indeterminado, que provenga 

del pasado y el futuro, en la misma presencialidad. No existe tal presencialidad 

determinada del ahora perpetuo y autoconsciente. Siempre se producen inyunciones 

o disyunciones entre distintas posibilidades espectrales. Aquí es donde, quizá, actúa 

el quizá. Todo se produce, quizá, tal vez. Nada hay predeterminado, calculado. 

Mediante este concepto, Derrida nos previene de la provisionalidad e indeterminación 

que permean la existencia humana. 

 

Es la aporía del quizá, su aporía histórica y política. Sin la apertura de una posibilidad 

absolutamente indeterminada, sin la suspensión radical que marca un quizá, nunca habría ni un 

acontecimiento ni una decisión. [Ib.: 86] 

 

A pesar de ello, no es un concepto que porte consigo una negatividad corrosiva para 

la novedad, la creación y el acontecimiento. De manera contraria, el quizá es un 

ingrediente absolutamente indispensable para la fertilidad de lo posible, para el logro 

imposible de lo posible. Efectivamente, nunca hay nada definitivo, puesto que si tal 

cosa sucediera ya no habría espacio o posibilidad para la renovación, ni tampoco para 

la irrupción de lo radicalmente sorpresivo. Siempre debe haber un espacio en sombra, 

un lugar para la ambigüedad y la indecidibilidad; y ello, aunque se creen tensiones 

irresolubles o contradicciones inherentes al proceso mismo de la decisión. Esto es lo 

que Derrida denomina double bind: enfrentarse a dos demandas o exigencias 

contradictorias que no pueden satisfacerse simultáneamente. Empero, a pesar de esta 



199 

 

 
  

 

Lo incalculable en el pensamiento de Jacques Derrida | Jabel A. Ramírez Naranjo 

 

ISSN-e: 1885-5679 

N.º 133 
En.-feb. 
2026 

 

 

indecidibilidad generada por el quizá, cabría preguntarse si el cálculo está 

completamente excluido de los procesos de decisión, y si verdaderamente la aparición 

de elementos calculísticos destruye toda opción a la novedad. Acerca de ello podemos 

leer que: 

 

Si no es posible ninguna decisión (ética, jurídica, política) que no interrumpa la determinación 

comprometiéndose en el quizá, por otra parte, la misma decisión debe interrumpir aquello mismo 

que es su condición de posibilidad, el quizá incluso. En el orden del derecho, de la política o de la 

moral, ¿qué serían en realidad las reglas o las leyes, los contratos y las instituciones sin determinación 

constante (bébaïos), sin calculabilidad y sin violencia ejercida sobre quizá, sobre la posibilidad, que 

los hace posibles? [Id.] 

 

Derrida nos responde a la cuestión de manera clara apelando a la importancia de 

no despreciar la dimensión calculística que debe violentar el quizá. El mundo perdería 

toda fiabilidad y estabilidad, incluso previsibilidad, sin ese domeñamiento del quizá 

practicado por la potencia del número. A pesar de la insalvable apertura existencial al 

futuro que caracteriza el por-venir, la fantología o el quizá, lo verdadero es que unas 

ciertas dosis de objetividad y permanencia también son necesarias con el fin de 

garantizar el funcionamiento de instituciones de vital importancia tales como el 

derecho, la tecnología o cualquier otra que se asiente en reglas. 

Sea como fuere, la disyuntiva entre la objetividad de las reglas calculables, la 

subjetividad de la voluntad libre y la influencia de la alteridad del quizá 

indeterminado es resuelta por Derrida acudiendo al análisis de las capas profundas 

del sujeto. Ahí se puede observar que las decisiones subjetivas, contrariamente a lo 

que podría pensarse, no anulan la potencia del acontecimiento como elemento 

intrusivo e incontrolable del discurrir vital. 

Esto es así porque en su profundidad esencial, la subjetividad nunca llega a decidir 

nada. Existe una dimensión calculable en la identidad que asegura la permanencia de 

su núcleo. Cualquier decisión que se tome es puramente accidental y no opera 

novedad alguna en el sujeto en cuanto tal. En consecuencia, el acontecimiento está 

presente también en las decisiones (Derrida, 1998: 87). Al sujeto deben sucederle cosas; 

todo no puede ser producto de un diseño calculístico de la propia vida del individuo. 

Sin embargo, si la actividad consciente es incompatible con la acontecibilidad por 



 
 

 
 

Lo incalculable en el pensamiento de Jacques Derrida | Jabel A. Ramírez Naranjo 

 

ISSN-e: 1885-5679 

    200 

 
N.º 133 
En.-feb. 
2026 

 

 

principio, entonces debe darse una dimensión pasiva en el proceso de la toma 

decisiones. La decisión pasiva sería garante del acontecimiento, lo cual derivaría en 

una identificación de la pasividad con la presencia de otro que no es ajeno en nuestras 

propias decisiones. Emergería pues, de nuevo, la incalculabilidad asociada a la 

alteridad que ya hemos estudiado. En efecto, hay otro absoluto en mí, otro absoluto 

que decide de mí en mí (id.). 

Ahora bien, ¿dónde quedaría la figura de la responsabilidad en el acto de decidir 

después de todo lo anterior?, ¿quedaría, pues, anulada a la luz de esa pasividad que 

introduce el acontecimiento en el proceso decisorio, o, por el contrario, debemos 

asimilarla a la parte activa, calculística, del sujeto que debe dar cuenta del otro en su 

más alto grado? 

Estas cuestiones nos sirven de partida para estudiar el papel de la incalculabilidad 

en la ética según el pensamiento derridiano. 

 

§ 4. Lo incalculable en la ética 

 

La presencia del razonamiento ético en la obra de Derrida es innegable, de hecho, 

ocupa un lugar preeminente en gran parte de sus escritos. Esto es así porque el 

pensamiento de Jacques Derrida constituye una constante deconstrucción, 

reinterpretación y complejización de numerosos aspectos que, desde la Modernidad, 

habían sido clausurados, principalmente, a través de una maniobra reductora de la 

realidad a simples relaciones entre sujetos y objetos. En efecto, aspectos capitales de la 

epistemología y la ontología occidentales, han estado históricamente asentados en la 

investigación de la realidad como un paisaje exterior a la mente del sujeto soberano y 

autónomo. De esta manera, las relaciones entre sujetos se relegaban a las ciencias 

sociales y a la política, y desde esta perspectiva, a la ética. En tal sentido, cada vez que 

se han tomado en serio los intercambios entre humanos, siempre ha sido con vistas a 

la convivencia, o la acción recíproca; pero no ha habido interés, o acierto, en enfocar el 

problema desde la construcción de una realidad común. Sin embargo, Derrida, se 

propone incluir al otro en la vivencia del sujeto en toda su profundidad y amplitud. 

Por tanto, por decirlo de una vez y para siempre, la importancia de la dimensión 

ética en la filosofía de Jacques Derrida proviene de la inmersión del otro en el horizonte 



201 

 

 
  

 

Lo incalculable en el pensamiento de Jacques Derrida | Jabel A. Ramírez Naranjo 

 

ISSN-e: 1885-5679 

N.º 133 
En.-feb. 
2026 

 

 

vital del sujeto. A partir de esta ampliación ontológica surgirían dos elementos de 

reflexión de gran calado ético, como son la libertad y la responsabilidad. Ambas 

cuestiones, como veremos, están estrechamente conectadas a las nociones de 

calculabilidad e incalculabilidad. 

En las conversaciones entre Derrida y Roudinesco (2009) se produce un intercambio 

de ideas muy interesante al respecto de la libertad, en el que los conceptos de lo 

calculable e incalculable salen a relucir como aspectos que no deben ser dejados de 

lado. 

En referencia al concepto de libertad, Derrida reconoce una cierta desconfianza al 

enarbolamiento de la bandera de la libertad como una vía para independizarse de las 

pulsiones, los condicionamientos y también el cálculo. En efecto, si bien el filósofo 

francés rechaza frontalmente las perspectivas cientificistas que pretenden subsumir la 

idea de lo humano en modelos mecanicistas que ni tan siquiera están a la altura de la 

auténtica complejidad de las máquinas (Derrida y Roudinesco, 2009: 58), tampoco cree 

que en el comportamiento humano esté ausente toda maquinalidad o determinismo; 

antes bien, se trata de reconocer un exceso de complejidad en un estado maquinal que 

podría dar lugar a las libertades antes que a la Libertad con mayúsculas (id.). 

Claramente hay un juego en lo maquinal que adquiere una cierta relación con lo 

incalculable, y ello a pesar de que la definición de máquina para Derrida está 

fuertemente ligada al cálculo y a la repetición. 

 

[…] entre lo maquinal y lo no-maquinal se pone en práctica una relación compleja que no es 

simple oposición. Puede llamarse a eso libertad, pero solo a partir del momento en que existe lo 

incalculable. Y también aquí distinguiría entre un incalculable que permanece homogéneo al cálculo 

(al que escaparía por razones contingentes, por ejemplo, la finitud, el límite de un poder, etc.) y un 

no-calculable que no pertenecería va, por esencia, al orden del cálculo. El acontecimiento ⎯que por 

esencia debería permanecer imprevisible y por tanto no programable⎯ sería lo que excede a la 

máquina. [Ib.: 59] 

 

En la máquina, entre lo calculable y lo incalculable hay ciertos matices que 

incorporarían distintos grados de incalculabilidad. Se distingue aquí entre una 

incalculabilidad homogénea al cálculo, y otra que lo excede absolutamente 

permaneciendo siempre imprevisible. 



 
 

 
 

Lo incalculable en el pensamiento de Jacques Derrida | Jabel A. Ramírez Naranjo 

 

ISSN-e: 1885-5679 

    202 

 
N.º 133 
En.-feb. 
2026 

 

 

La libertad, entonces, no es simple oposición a lo maquinal. Para Derrida, se dan 

facetas del juego de la complejidad maquinística, que encierran alguna clase de 

libertad basada en la incalculabilidad homogénea al cálculo. Se trataría de una libertad 

indeterminada, pero no emancipada aún de los poderes del cálculo. 

Empero, la más genuina experiencia de la libertad emana de lo incalculable 

absoluto, y esta característica de incalculabilidad incondicional, trascendente, como 

sabemos, solo la posee el acontecimiento. 

Ahora bien, ¿significa esto que no puede haber ningún tipo de relación entre el 

cálculo y el acontecimiento?, es decir, ¿entre la máquina y el acontecimiento? Acerca 

de esta espinosa e intrigante cuestión, Derrida, se extiende en otro de sus escritos: Papel 

máquina (2003b). No vamos a abundar aquí en los pormenores de las ideas que al 

respecto sostiene nuestro filósofo; no obstante, no deseamos pasar de largo sin 

mencionar un apunte bastante fructífero sobre las relaciones, posibles o imposibles, 

del acontecimiento con la máquina. 

En efecto, Derrida sostiene en esta curiosa incursión en temas de la más candente 

actualidad ⎯si pensamos en el reciente advenimiento de la inteligencia artificial⎯, 

que la experiencia del ensamblaje entre lo que sucede y la repetición automática de las 

máquinas no es del todo punto inconcebible, siempre y cuando seamos capaces de 

superar la apariencia antinómica que se da entre la singularidad del acontecer 

⎯experiencial y afectivo⎯, y la repetibilidad programable de una máquina inerte e 

insensible. A fin de cuentas, para Derrida, el núcleo del dilema se halla en el contraste 

entre lo vivo y lo inerte, entre lo orgánico y lo inorgánico (Derrida, 2003b: 33). 

De esta forma, la superación de la contraposición que se da actualmente entre lo 

orgánico y lo inorgánico podría dar lugar a la emergencia de algo nuevo que 

introduciría cambios en el paradigma. En otras palabras: 

 

Si un día, en un solo y mismo concepto, se pensasen juntos estos dos conceptos incompatibles, el 

acontecimiento y la máquina, se puede apostar que, entonces, no solamente (digo bien no solamente) 

se habrá producido una nueva lógica, una forma conceptual inaudita. […]. La nueva figura de un 

acontecimiento-máquina ya no sería siquiera una figura. No se parecería, no se parecería a nada, ni 

siquiera a lo que todavía llamamos familiarmente un monstruo. Pero esto sería entonces, por esa 

novedad misma, un acontecimiento, el único y el primer acontecimiento posible, porque imposible. 

[Ib.: 32-33] 

 



203 

 

 
  

 

Lo incalculable en el pensamiento de Jacques Derrida | Jabel A. Ramírez Naranjo 

 

ISSN-e: 1885-5679 

N.º 133 
En.-feb. 
2026 

 

 

La posibilidad de la unión entre la máquina y el acontecimiento ⎯de lo orgánico y 

lo inorgánico⎯, constituye en sí misma un acontecimiento. Ciertamente, la fusión de 

la máquina inorgánica, repetitiva y calculadora, con lo orgánico, sensitivo, intencional 

y abierto a lo imprevisible, daría lugar en su esencia a un evento imposible y, por lo 

tanto, a un acontecimiento. 

En cualquier caso, no hemos de olvidar que es el fenómeno del otro el que realmente 

marca la acontecibilidad y la apertura a lo por-venir. Por ello, habría que prestar 

atención, siempre, a los efectos del cálculo económico como medio de averiguar en qué 

áreas se encuentra la afección del otro ⎯incalculable⎯. Sin duda,  

 

[…] el otro responde siempre, por definición, en el nombre y la figura de lo incalculable. Ningún 

cerebro, ningún análisis neurológico supuestamente exhaustivo puede entregar el encuentro del 

otro. [Derrida y Roudinesco, 2009: 62] 

 

Finalmente, la experiencia de la libertad siempre nos llega ligada a lo otro en forma 

de acontecimiento imprevisible e incalculable ⎯denominado por Derrida, «lo que 

viene»⎯. Si bien esta libertad no sería una libertad positiva, puesto que no hace 

referencia a una autonomía y soberanía de acción, se ha de reconocer que el efecto de 

«lo que viene» significa que:  

 

[…] aunque nadie sea un «sujeto libre», existe algo «libre», se abre cierto espacio de libertad, o en 

todo caso supuestamente está abierto por (lo) que viene, un espaciamiento liberado, descendido 

(antes y para la prenda, el empeño, la respuesta, la promesa, etcétera). [Ib.: 59] 

 

Por otro lado, la cuestión de la responsabilidad también ha ejercido una gran 

influencia en el pensamiento ético de Derrida. En este sentido podríamos 

preguntarnos si la responsabilidad es un evento calculable. 

En primer lugar, el filósofo normalien asocia la responsabilidad con una afirmación 

o un reconocimiento del otro. En ese sentido, la relación con el otro siempre 

demandará una responsabilidad infinita. Esto se concreta en dimensiones éticas como 

el don, el perdón, la deuda, el deber o la hospitalidad. En todas ellas se produce una 

apertura infinita y sin límites ⎯sin salvaguardias ni cortapisas⎯ a las necesidades y 

demandas del otro. Existe ahí, en efecto, una incalculabilidad por principio, y dicha 



 
 

 
 

Lo incalculable en el pensamiento de Jacques Derrida | Jabel A. Ramírez Naranjo 

 

ISSN-e: 1885-5679 

    204 

 
N.º 133 
En.-feb. 
2026 

 

 

indeterminación coloca a la responsabilidad en el ámbito ya mencionado de lo singular 

y del acontecimiento. Pero al margen de esta incalculabilidad ética, también cabe 

preguntarse si la responsabilidad, en sí misma, es posible. Con ello no se quiere poner 

en tela de juicio la posibilidad o el deber de comprometerse con el otro, sino más bien 

si es posible para un sujeto autónomo y realizativo asumir como suyo algo 

incalculable, infinito e indeterminable. Para Derrida, afirmaciones como «asumo la 

responsabilidad» o «ahí soy responsable» son tremendamente aporéticas, puesto que 

las considera presunciones obscenas y reivindicaciones de una soberanía insostenible 

(Derrida y Nancy, 2005: 10). La razón de lo anterior yace en el hecho de que el 

acontecimiento debe exceder siempre todo poder realizativo. Efectivamente, cada vez 

que se insinúa una responsabilidad realizativa, propia del sujeto calculador, el 

acontecimiento queda neutralizado. El acontecimiento, en el caso de la 

responsabilidad, requiere vulnerabilidad e impotencia (Derrida, 2017). De ahí la aporía 

que se da cada vez que se exige una responsabilidad apropiada por un sujeto y, a la 

vez, se pretende que esta tenga en cuenta la singularidad imprevisible del 

acontecimiento, que es algo inapropiable por sujeto alguno. Por lo tanto, debemos 

mutar nuestra concepción de responsabilidad, puesto que: 

 

Si hay una responsabilidad, ésta ya no es en absoluto la de esa tradición que implica 

intencionalidad, subjetividad, voluntad, yo consciente, libertad, autonomía, sentido, etc.; se trata de 

otra responsabilidad y, por consiguiente, de una mutación radical en nuestra experiencia de la 

responsabilidad. [Derrida, 2017: 11] 

 

La responsabilidad que hay que tomar en cuenta debe permanecer incalculable y no 

programable. Una actitud como esta contrasta con la tendencia a instaurar un modelo 

de responsabilidad ⎯como aquella que promueven las compañías aseguradoras⎯ 

que, contrariamente, intenta atribuir a todo evento posible un cálculo de 

responsabilidades. De ahí la importancia de darse al abandono, y de exponerse a lo 

inconmensurable e imposible del don o del deber (id.). 

En cualquier caso, está fuera de toda duda que un ámbito de la ética que se muestra 

estrechamente influido por las relaciones entre el cálculo y lo incalculable es el del 

derecho y la justicia. Si leemos la obra Fuerza de ley (2017: 13), comprobaremos que, tal 

y como reconoce el propio Derrida, los discursos que versan sobre el don más allá de 



205 

 

 
  

 

Lo incalculable en el pensamiento de Jacques Derrida | Jabel A. Ramírez Naranjo 

 

ISSN-e: 1885-5679 

N.º 133 
En.-feb. 
2026 

 

 

lo distributivo y el intercambio, así como todo aquello que discute acerca de lo 

incondicional o lo incalculable, y lo singular o lo heterogéneo, a la postre trata sobre la 

justicia, aunque sólo sea de manera oblicua (ib.: 21). 

Si se analiza la experiencia de la aporía que, en muchas ocasiones, se presenta a la 

hora de decidir entre lo justo y lo injusto, se verá que no existe experiencia de la justicia 

sin la participación de lo imposible que plantea la aporía. De hecho, si se intenta aplicar 

una regla como las que componen el derecho a un caso particular, se comprobará que, 

sin perjuicio de que de facto haya un beneficio palpable, lo cierto es que no habrá 

presencia de justicia en ese caso. Derrida afirma que: 

 

El derecho no es la justicia. El derecho es el elemento del cálculo, y es justo que haya derecho; la 

justicia es incalculable, exige que se calcule con lo incalculable; y las experiencias aporéticas son 

experiencias tan improbables como necesarias de la justicia, es decir, momentos en los que la decisión 

entre lo justo y lo injusto no está jamás asegurada por una regla. [Derrida, 2017: 39] 

 

A la luz de lo anterior, es sencillo percibir que la conciliación entre un acto de 

justicia, que representa una singularidad irremplazable, y la forma general de una 

regla, norma o imperativo legal, será muy difícil de lograr. 

Queda claro, entonces, que la distinción entre derecho y justicia está relacionada con 

la incalculabilidad. La justicia es «infinita, incalculable, rebelde a la regla, ajena a la 

simetría, heterogénea y heterótropa», mientras que el derecho es «un dispositivo 

estabilizante, estatutario y calculable, sistema de prescripciones reguladas y 

codificadas» (ib.: 50). 

No obstante, para Derrida, no existe una separación diáfana entre ley y justicia, 

puesto que el derecho se ejerce generalmente en nombre de la justicia, y esta, a su vez, 

debe instalarse en un entramado de normas que deben ser practicadas para 

movilizarla. 

La antedicha relación entrecruzada de ambas nociones puede comprobarse en el 

caso del ejercicio de la libertad de acción cuando esta se evalúa jurídicamente. En 

efecto, aunque la autonomía implica dación de las propias normas de comportamiento, 

para que la acción sea justa debe ampararse en una regla, lo cual significa que debe ser 

del orden de lo calculable. Paradójicamente, si alguien actúa simplemente siguiendo 



 
 

 
 

Lo incalculable en el pensamiento de Jacques Derrida | Jabel A. Ramírez Naranjo 

 

ISSN-e: 1885-5679 

    206 

 
N.º 133 
En.-feb. 
2026 

 

 

normas, no se considera que lo haga libremente. (ib.: 52). Esto nos conduce al 

planteamiento siguiente: 

 

Para ser justa, la decisión de un juez, por ejemplo, no debe solo seguir una regla del derecho o 

una ley general, sino que debe asumirla, aprobarla, confirmar su valor, mediante un acto de 

interpretación que vuelva a instaurarla, como si la ley no existiera con anterioridad. [Id.] 

 

Hacer justicia a través del derecho, implica la inclusión de un elemento de 

destructividad, y reinstauración de la norma seguida, que genera un complejo de 

calculabilidad e incalculabilidad inextricable. 

Este fenómeno es especialmente observable en la misma voluntad de calcular que 

implica la decisión de aplicar una norma. Dicha voluntad en sí misma no puede ser 

del orden de lo calculable; debe proceder del exterior de la calculabilidad y mandar 

sobre ella. En el caso de la dicotomía entre derecho y justicia, esto conduciría a la 

experiencia de la indecidibilidad. Ciertamente,  

 

[…] indecidible es la experiencia de lo que, desconocido, siendo heterogéneo con respecto al 

orden de lo calculable y de la regla debe, sin embargo, ⎯es de un deber de lo que hay que hablar⎯ 

entregarse a la decisión imposible, teniendo en cuenta el derecho y la regla. [Derrida, 2017: 55] 

 

Por todas las razones que se han ido viendo, lo cierto es que las decisiones éticas no 

pueden responder simplemente a cálculos racionales. En muchas ocasiones es 

necesario entregarse a decisiones imposibles, y ello sin ignorar la razonabilidad del 

corpus legal. Tal operación genera una doble incalculabilidad: aquella proveniente de 

la imposibilidad del cálculo racional, y también la producida por el efecto de 

indecidibilidad que esto provoca a la hora de aplicar las reglas legales. 

El origen de este fenómeno debe buscarse, como se ha dicho ya, en la irrepetibilidad 

del acontecimiento y en la singularidad del otro ⎯que será la causa principal de la 

existencia de los problemas éticos⎯. Desde esa perspectiva la presencia del otro, la 

respuesta a lo absolutamente otro, alumbra una responsabilidad infinita cuya 

respuesta puede implicar, incluso, la contradicción con las normas y leyes. Para 

ilustrar esta idea, Derrida, acude en Dar la muerte (2000), al concepto de sacrificio. 



207 

 

 
  

 

Lo incalculable en el pensamiento de Jacques Derrida | Jabel A. Ramírez Naranjo 

 

ISSN-e: 1885-5679 

N.º 133 
En.-feb. 
2026 

 

 

En esta obra, Derrida ejemplifica la relación problemática que se produce en el 

proceso de decisión ética ante la demanda de la singularidad absoluta de lo otro. 

Cuando, en la narración bíblica, Abraham se ve compelido al sacrificio de su hijo Isaac, 

acontece una decisión que trasciende cualquier cálculo racional o, incluso, moral. 

Abraham sacrificaría a su hijo por una obediencia absoluta a lo divino, que representa 

aquí lo incalculable, y no por alguna lógica o cálculo utilitario. Dicha incalculabilidad 

se representa por medio de la injustificación ética que supone un sacrificio tan atroz 

de un ser inocente, más allá de la demanda de lo otro supremo. No existe ninguna 

regla moral que permita la resolución de un conflicto ético como este. La lógica del 

sacrificio implica la apertura a un impredecible e incalculable que trasciende cualquier 

economía de la proporcionalidad en el intercambio. Incluso, se podría llegar a 

contradecir la ética de la responsabilidad calculada. Consecuentemente, habría una 

responsabilidad absoluta hacia el deber absoluto, a pesar del precio que implica 

transformar esa responsabilidad en actos irresponsables desde el punto de vista 

normativo (Derrida, 2000: 74). 

 

§ 5. Conclusiones 

 

Para concluir, sería interesante extender el estudio del fenómeno de la 

incalculabilidad hasta sus raíces epistemológicas. Al comienzo de este breve ensayo 

apuntábamos que los efectos numéricos de la incalculabilidad no son sino una 

consecuencia de la incapacidad, más profunda y metafísica, de hacer presente lo 

ausente. Ahora quizá es el momento de tratar de entender cómo los efectos de la 

incalculabilidad se propagan también por lo numérico, contextualizando y dando 

apoyo epistémico a las repercusiones que se producen en instancias superiores del 

pensamiento, tales como la ética o la política. 

Jacques Derrida pensaba la matemática como un sistema sígnico de gran potencial 

⎯paralelo al lenguaje⎯ a causa de su desconexión de partida con cualquier 

significante prefijado. El formalismo de sus estructuras coadyuvaba al deslizamiento 

de los significados que había sido estudiado por Derrida, y las erigía, en consecuencia, 

en modelo a investigar. Efectivamente, Cristina de Peretti (1989: 60) señala que las 

matemáticas representan una forma de escritura que supera el lenguaje hablado, al 



 
 

 
 

Lo incalculable en el pensamiento de Jacques Derrida | Jabel A. Ramírez Naranjo 

 

ISSN-e: 1885-5679 

    208 

 
N.º 133 
En.-feb. 
2026 

 

 

portar significado en ausencia de sonido. Qué duda cabe de que el lenguaje comparte 

con las matemáticas varias similitudes. Principalmente el signo, común a ambas 

manifestaciones epistémicas, otorga ambigüedad e indeterminación a las estructuras 

matemáticas y lingüísticas. Por tanto, la indeterminación propia de la matemática 

unida a la diferencia de un signo vaciado de materialidad son las garantes de una 

multiplicidad de significados, impidiendo así alcanzar una certeza absoluta por medio 

del cálculo matemático, y por ello, la matemática debe, entonces, introducir su 

significado desde el exterior. En efecto: 

 

Cuando critica la característica leibniziana, el formalismo del entendimiento y el simbolismo 

matemático, realizan el mismo gesto: denunciar el ser-fuera-de-sí del logos en la abstracción sensible 

o intelectual. La escritura es este olvido de sí, esta exteriorización. [Derrida, 1997: 33] 

 

Por todo ello, es importante reconocer que la metafísica de la presencia sale 

gravemente dañada del estudio de la matemática como forma de lenguaje no-fonético, 

esto es, de escritura sígnica.  

Además, es cuestionable que el formalismo matemático proporcione un acceso 

directo a la realidad objetual o física puesto que sus estructuras intervienen en la 

construcción del significado y en su origen, como hemos dicho, se encuentra ausente 

de todo significante. 

Por ello es de gran importancia contemplar cómo los efectos de la incalculabilidad 

se remontan hasta el lenguaje matemático, ya que podrían influir decididamente en la 

configuración del acceso mediado por el signo a la realidad.  

La incalculabilidad en el fenómeno del crecimiento numérico suele ser 

comprendido como la desmesura de las cantidades, y posee un efecto ontológico de 

gran calado en forma de violencia o hybris numérica. 

Y es que existe en la naturaleza del número una tendencia a la desmesura, al caos y 

al desbordamiento de los límites de la racionalidad que se manifiesta en el fenómeno 

del crecimiento numérico. La cuestión del aumento o disminución de las cantidades 

siempre ha supuesto el peligro de la alteración de la misma esencia de las cosas si con 

el crecimiento no se presenta un orden limitante y definitorio. Es, por tanto, un 

problema que se circunscribe en la generalidad de la identidad y del curso del devenir 

(Zellini, 2016).  



209 

 

 
  

 

Lo incalculable en el pensamiento de Jacques Derrida | Jabel A. Ramírez Naranjo 

 

ISSN-e: 1885-5679 

N.º 133 
En.-feb. 
2026 

 

 

El crecimiento puede ser tanto limitado como ilimitado; en el primer caso, el número 

se dirige a lo infinitamente grande o a lo infinitamente pequeño, dando lugar a graves 

problemas de incalculabilidad de cantidades presentes teóricamente en el mundo de 

lo real. El intento de aproximación mediante métodos matemáticos de diverso grado 

de sofisticación puede portar en su seno la semilla de la incalculabilidad a causa de 

una estructura matemática inadecuada, tal como la resultante del mal 

condicionamiento de las matrices o del redondeo de cantidades infinitesimales. Esta 

incalculabilidad sobrevenida puede comprenderse como un efecto de intentar 

aprehender una realidad continua por medio de entidades discretas, como son los 

números, pero también como una consecuencia del deslizamiento significante de las 

estructuras matemáticas, que intentan adaptar una exterioridad por medio de un 

constructo sígnico indeterminado y vacío. Esto significa que, a la hora de realizar 

cálculos complejos, como los que aparecen en la técnica y la matemática aplicada, 

siempre estará presente el peligro de crecimiento, o decrecimiento, desmesurado de 

los números. Tal fenómeno desbordaría la capacidad física de cálculo de los 

computadores, dando al traste con la finalidad epistémica de la operación. El cálculo 

quedaría suspendido en la nada de la locura y el caos. El crecimiento explosivo y 

caótico de los números presente en determinados cálculos científicos tendría, así, una 

cualidad violenta, ya que arruinaría cualquier finalidad racional y constructiva de 

estos, provocando un alejamiento de las expresiones numéricas de la realidad que 

pretendía en su inicio ser medida o conformada. 

Vemos, por tanto, que la visión de Derrida acerca de lo incalculable también se 

extiende a otros dominios. La incalculabilidad es consustancial a la existencia, y 

constituye una ruptura con la armonía y la pureza a causa de la destrucción del 

equilibrio de fuerzas instaurado por el cálculo aquilatado de reglas, consecuencias, 

responsabilidades y límites. No obstante, no podemos dejar de reconocer que, 

esencialmente, es la única forma de aceptar y acoger a la realidad. 

 

 

Bibliografía 

 
Cragnolini, Mónica B. (2007), Derrida, un pensador del resto. Buenos Aires, La Cebra. 

Derrida, Jacques (2017), Fuerza de ley: el «fundamento místico de la autoridad». Madrid, Tecnos 

[1994]. 



 
 

 
 

Lo incalculable en el pensamiento de Jacques Derrida | Jabel A. Ramírez Naranjo 

 

ISSN-e: 1885-5679 

    210 

 
N.º 133 
En.-feb. 
2026 

 

 

Derrida, Jacques (2003a), Espectros de Marx. Madrid, Trotta [1993]. 

Derrida, Jacques (2003b), Papel Máquina. La cinta de máquina de escribir y otras respuestas. Madrid, 

Trotta [2001]. 

Derrida, Jacques (2000), Dar la muerte. Barcelona, Paidós [1999]. 

Derrida, Jacques (1998), Políticas de la amistad seguido de El oído de Heidegger. Madrid, Trotta 

[1994]. 

Derrida, Jacques (1997), La diseminación. Madrid, Espiral [1972]. 

Derrida, Jacques (1994), Márgenes de la filosofía. Madrid, Cátedra [1972]. 

Derrida, Jacques (1989), La escritura y la diferencia. Barcelona, Anthropos [1967]. 

Derrida, Jacques (1986), De la gramatología. México, Siglo XXI [1967]. 

Derrida, Jacques (1977), Posiciones. Valencia, Pre-Textos [1972]. 

Derrida, Jacques (s. f.), La diferencia [Différance]. (Aquiles Trujillo, trad.). Santiago de Chile, 

Escuela de Filosofía Universidad ARCIS [1968], 

<https://www.philosophia.cl/biblioteca/Derrida/La%20Diferencia.pdf>, [20/4/2024]. 

Derrida, Jacques y Dufourmantelle, Anne (2008), La hospitalidad. Buenos Aires, La Flor [1997]. 

Derrida, Jacques y Nancy, Jean-Luc (2005), «Diálogo entre Jacques Derrida y Jean-Luc Nancy», 

en Anthropos: Huellas del Conocimiento, n.º 205, pp. 27-48. 

Derrida, Jacques y Roudinesco, Élisabeth (2009), Y mañana, qué… Buenos Aires, FCE [2001]. 

Derrida, Jacques; Susanna, G. y Nouss, A. (2006), Decir el acontecimiento, ¿es posible? Madrid, 

Arena libros [2001]. 

Guerrero Salazar, William F. (2017), Aporías de la deconstrucción: en torno a la filosofía de la 

alteridad en Jacques Derrida. Bogotá, Universidad Libre. 

Nielsberg, Jérôme-Alexandre (2004), «Jacques Derrida - Penseur de l’événement», en 

L’Humanité, 28 de enero. 

Peretti, Cristina de (1989), Texto y deconstrucción (Jacques Derrida, prólg.). Barcelona, 

Anthropos. 

Zellini, Paolo (2016), La matemática de los dioses y los algoritmos de los hombres, Madrid, Siruela. 

 

 

 

 

 

https://www.philosophia.cl/biblioteca/Derrida/La%20Diferencia.pdf

