Pikasia

Lo incalculable en el pensamiento de Jacques Derrida | Jabel A. Ramirez Naranjo

Lo incalculable en el pensamiento de Jacques Derrida:

aspectos epistemoldgicos, politicos y éticos
Jabel A. Ramirez Naranjo. Grupo Bioética y Biopolitica Universidad de La

Laguna (Espana)

Recibido 18/07/2024 ¢ Aceptado 27/11/2025
ORCID: <https://orcid.org/0000-0003-3657-1377>

Resumen

Este trabajo realiza un esfuerzo de
indagacion en el origen, sentido y efectos de la
incalculabilidad en el contexto del pensamiento
de Jacques Derrida. Con este fin, en primer
término, se caracterizara a la luz de las obras del
filésofo la nocién de incalculabilidad. Tras esto,
se realizara un analisis de las propiedades y
efectos de lo incalculable en el &mbito de lo por-
venir, y, en general, de todo aquello que amplia
la nocion simplista del presente vivencial.
Seguidamente, nos introduciremos en la esfera
de la eticidad y de las implicaciones de calado
ético que posee la incalculabilidad,
especialmente en relacion con lo otro. Para
finalizar se haran unos breves apuntes de la
extension matematica de los efectos de lo no
calculable en relaciéon con lo apuntado por
Derrida en sus obras.
Palabras clave: Jacques Derrida,
incalculabilidad, epistemologia, ética, politica.

Abstract

The incalculable in the thought of
Jacques Derrida: epistemological,
political and ethical aspects

This work tries to investigate the origin,
meaning and effects of incalculability in the
context of the thought of Jacques Derrida. To
this end, first, the notion of incalculability will
be characterized in light of the philosopher's
works. After this, an analysis will be carried out
of the properties and effects of the incalculable
in the field of the future, and, in general, of
everything that expands the simplistic notion of
the experiential present. Next, we will enter the
sphere of ethics and the ethical implications of
incalculability, especially in relation to the
other. To conclude, some brief notes will be
made on the mathematical extension of the
effects of the non-calculable in relation to what
Derrida pointed out in his works.

Key words: Jacques Derrida, Incalculability,
Epistemology, Ethics, Politics.

ISSN-e: 1885-5679

181

Eikasla

En.-feb.
2026


https://orcid.org/0000-0003-3657-1377

182

ALEHE

L] r
REVISTADEFILOSOFIA.COM

Lo incalculable en el pensamiento de Jacques Derrida| Jabel A. Ramirez Naranjo

ISSN-e: 1885-5679



PikaAi

Lo incalculable en el pensamiento de Jacques Derrida | Jabel A. Ramirez Naranjo

Lo incalculable en el pensamiento de Jacques Derrida:

aspectos epistemoldgicos, politicos y éticos

Jabel A. Ramirez Naranjo. Grupo Bioética y Biopolitica Universidad de La
Laguna (Espana)

Recibido 18/07/2024 ¢ Aceptado 27/11/2025

ORCID: <https://orcid.org/0000-0003-3657-1377>

§ 1. Introduccion

En este trabajo se desea explorar el efecto de la incalculabilidad en algunos dominios
de gran importancia para la existencia humana. El concepto de incalculabilidad o
indecidibilidad fue empleado por Jacques Derrida en obras tales como Fuerza de ley,
Papel mdquina, Y marniana, qué..., Politicas de la amistad o Espectros de Marx con el fin de
comprender mediante esquemas complejos la interaccidn entre la realidad y la accion
humana. Precisamente, en Fuerza de ley nos dice que: «Indecidible es la experiencia de
lo que, desconocido, siendo heterogéneo con respecto al orden de lo calculable y de la
regla debe, sin embargo, —es de un deber de lo que hay que hablar— entregarse a la
decision imposible, teniendo en cuenta el derecho y la regla» (Derrida, 2017: 55). En
todos los ambitos de lo real existe una intervencion de lo inconmensurable, de la
incertidumbre, de lo impredecible y de lo irresoluble que afectan ineludiblemente a la
capacidad y voluntad para comprender, asi como decidir, acerca de multiples
dimensiones de la existencia y de las relaciones humanas. Para expresarlo sin rodeos:
si interpretamos la obra de Derrida (2006, 1998, 20034) podria afirmarse que son tres
los factores principales que conducen a la afecciéon de la incalculabilidad en la
experiencia practica y tedrica de la existencia: la inaprehensibilidad del
acontecimiento, la confrontacion con el otro y la inabarcabilidad del horizonte
temporal. Todos ellos derivarian, a su vez, de una natural labilidad del lenguaje y de
la escritura, en donde no es posible aprehender un significado estable y univoco de los
conceptos. En este sentido, la naturaleza difusa y polisémica del lenguaje y la escritura
los tornan inherentemente incalculables. Consecuentemente, los significados no

pueden jamads ser completamente satisfechos a través de las intenciones del sujeto que

ISSN-e: 1885-5679

183

Eikasla

En.-feb.
2026


https://orcid.org/0000-0003-3657-1377

184

ALEHE

En.-feb.
2026

I EHE

Lo incalculable en el pensamiento de Jacques Derrida | Jabel A. Ramirez Naranjo

habla o escribe, ni tan siquiera por las reglas gramaticales o semanticas. Siempre
existird una brecha entre el decir y el querer-decir.

Todo lo anterior nos encamina, ya sea en el lenguaje o en la experiencia, hacia una
deconstruccidn de la metafisica, que desmiente la capacidad humana para aprehender
y determinar el mundo en cualquiera de sus facetas. El mundo, por consiguiente,
adoleceria —o tal vez se salvaria gracias a ella— de una incalculabilidad manifiesta.

Los efectos de la incalculabilidad no se limitan a la comprension o determinacion
de la accion sobre el mundo, sino que también afectan a aspectos concretos de las
relaciones entre sujetos y de la relacion del sujeto consigo mismo. Asi, cuestiones como
la amistad, la justicia, el porvenir, la muerte, la responsabilidad o la hospitalidad
vienen regidos en alguna medida por el enfrentamiento del sujeto con lo incalculable,
lo indecidible o lo indeterminable.

En las secciones que siguen se examinaran los mecanismos mediante los cuales
dicha imposibilidad del calculo afecta a la concepcion del tiempo mas alla del presente,
y también al planteamiento ético de las relaciones con el otro. Para ello, en primer
lugar, vamos a estudiar con mads detalle la génesis y las caracteristicas de lo

incalculable.
§ 2. La nocion de incalculabilidad

Como se ha apuntado Derrida (1998, 20034, 2003b, 2008, 2009, 2017) abord¢ la nocion
del calculo y lo incalculable en varias de sus obras. Aunque sus discusiones acerca de
estos conceptos no son extensas ni detalladas, la sombra de lo incalculable, lo
indecidible y lo indefinible planea por toda la obra derridiana. En efecto, por ejemplo,
en Y marfiana, qué... (Derrida y Roudinesco, 2009), el autor responde a la pregunta que

Roudinesco realiza sobre la maquina afirmando que:

Por lo tanto, entre lo maquinal y lo no-maquinal se pone en practica una relaciéon compleja que
no es simple oposicion, puede llamarse a eso libertad, pero solo a partir del momento en que existe
lo incalculable. Y también aqui distinguiria entre un incalculable que permanece homogéneo al
célculo (al que escaparia por razones contingentes, por ejemplo, la finitud, el limite de un poder, etc.)
y un no-calculable que no perteneceria ya, por esencia, al orden del calculo. [Derrida y Roudinesco,

2009: 59]

ISSN-e: 1885-5679



JIEHE

Lo incalculable en el pensamiento de Jacques Derrida | Jabel A. Ramirez Naranjo

De esta manera, sin proporcionar una definicion explicita de la idea de
incalculabilidad, por medio de sus numerosas referencias a la misma, para Derrida lo
incalculable constituye una fuerza conformadora de aquellas dimensiones de la
realidad que se caracterizan por una elusividad hacia lo cerrado, lo finito, lo simétrico,
homogéneo e imprevisible; y que son inevitables en la experiencia humana.

Sin duda, calcular es hacer presente lo ausente; es definir, imponer limites a lo
informe dando asi forma al contenido, o, andlogamente, dar contenido a la forma, al
formalismo. El calculo, pues, necesita tres condiciones para poder ser llevado a cabo;
estas son: presencia, limite y forma. Todo aquello que se encuentre ausente, que sea
ilimitado o que no posea forma, se situara en el reino de lo incalculable. En sintesis, la
incalculabilidad procede de una imposibilidad de apropiacion. Para acercarnos a ella
podemos seguir a Jacques Derrida en su tarea de alumbramiento de un proyecto
encaminado a lograr una deconstruccion de la metafisica de la presencia.

En efecto, lo calculable y lo incalculable no estan relacionados sino por derivacién
epistémica con la practica de la union o desunién de la cantidad, esto es, con el
crecimiento o decrecimiento del niimero. Asi, la incalculabilidad no es esencialmente
un defecto o fendmeno de lo numérico; en todo caso, el fracaso del nimero para
aprehender lo multiple seria una simple consecuencia de la incalculabilidad entendida
como limite de la presencia, como imposibilidad de hacer presente lo ausente, de
hacer, en definitiva, posible lo imposible.

Pero ;de donde procede la certidumbre con respecto a la centralidad de la
incalculabilidad? ;Por qué no permanecer en el calido umbral de lo presente, de lo
apropiable, de lo calculable?

La respuesta a tales cuestiones, si la hubiera, estaria relacionada con dos conceptos
de vital importancia en el pensamiento derridiano: el primero es el de acontecimiento,
el segundo el de alteridad. La incalculabilidad procede de la incapacidad para
apropiarse la presencia del acontecimiento y la alteridad por medio de conceptos o de
palabras.

Estos dos conceptos constituyen la piedra angular de la filosofia de Derrida; sin
duda, ambos proceden de la problematizacion que emana de la negacion, por parte

del filosofo franco-argelino, del imperativo metafisico que constituye la principal

ISSN-e: 1885-5679

185

Eikasla

En.-feb.
2026



186

ALEHE

En.-feb.
2026

I EHE

Lo incalculable en el pensamiento de Jacques Derrida | Jabel A. Ramirez Naranjo

herencia griega, y que se basa en la primacia ontologica del ahora-presente y la
representacion.

Desechar la representacion como forma de relacionarse con lo real conduciria a
evidenciar la incapacidad del cdlculo para concitar a la presencia. Efectivamente, como
nos explica Heidegger en «La época de la imagen del mundo» (cit. en Peretti, 1989:

25)t

Representar significa en este caso: desde si mismo ponerse algo delante y garantizar lo puesto
como tal. Este garantizar tiene que ser un calcular porque sdlo la calculabilidad garantiza de

antemano y constantemente que se tenga la certidumbre de lo que se quiere representar.

La representacion, por lo tanto, depende de la calculabilidad de lo representado por
medio de un proceso en el que se adquiriria certidumbre respecto de aquello que desea
atraparse y exponer al presente, esto es, presentarse.

Visto lo anterior, no es dificil comprender que, en la tradicién metafisica occidental,
se ha tratado de conformar por medio de tales categorias ontoldgicas —la presencia y
la representacion— un sujeto ordenador de la realidad que, a través de la
representacion del presente, lograria dar cuenta de un mundo estatico y puramente
instrumental para los designios del ser humano.

Derrida, junto con otros precursores como Nietzsche o Heidegger, tomo consciencia
de la terrible violencia que entrafia tal procedimiento metafisico, que implica una
actitud dominadora de la realidad. De esta manera, es obvio que imponer dichos
esquemas ontologicos implicaria un alejamiento del reconocimiento del otro, asi como
de la propia naturaleza de la realidad y su acontecer. Ello se percibe facilmente en la
relacidn entre escritura y lenguaje.

En relacion con la cuestion de la pugna entre logocentrismo o fonocentrismo y
escritura, Derrida denuncié en algunas de sus obras tempranas, como De Ila
gramatologia (1986) o La escritura y la diferencia (Derrida), el progresivo marginamiento
histérico de la escritura frente al lenguaje fonético como garante de la expresion

auténtica de la experiencia del presente.

1 La trad. en Martin Heidegger, Sendas perdidas (J. Rovira Armengol, trad.). Buenos Aires, Losada, pp.
94-95.

ISSN-e: 1885-5679



JIEHE

Lo incalculable en el pensamiento de Jacques Derrida | Jabel A. Ramirez Naranjo

Asi, mientras la voz es considerada como una via de comunicacion directa de la
interioridad humana, la escritura, el signo, es considerado como un vehiculo indirecto
de lo expresado en primer término por la oralidad. «La conciencia es entendida como
presencia de si ante si misma gracias a la voz» (Guerrero Salazar, 2017: 40). Esta
distincion es de suma importancia puesto que, en la tradicion metafisica occidental con
matriz en el pensamiento griego, se ha considerado un elemento basico de la
configuracion del sujeto la total y plena conciencia de si mismo como testigo de la
realidad (idem). Por tanto, la voz ha sido historicamente considerada como un
elemento privilegiado frente a la escritura en cuanto al origen de la verdad.

El fonocentrismo allanaria, de esta forma, el camino al logocentrismo entendido
como presencia intencional de la conciencia de si misma. El fendémeno intencional
conllevaria también un querer-oirse-hablar que ratificaria la presencialidad del sujeto.

Pensar de esta manera, es decir, dar por sentado, a causa de la ilusion fonocéntrica,
que existe una presencia testimonial del pensamiento en la realidad provoca, segun
Derrida, fenémenos arraigados en la cultura occidental como la asociacién inmediata
entre signo y referencia. Ciertamente, la creencia en el vinculo irrompible entre
palabra, escritura, signo, y los componentes de la realidad —material o intelectual—,
no es mas que un producto de la nocion de representacionalidad presentista por medio
de la inmediatez de la voz. Como hemos visto, la ilusién de la presencialidad deriva
en la articulacion de medios determinados de aprehensién de la realidad con el
concurso del cdlculo. En efecto, si el logocentrismo genera una sensacion de
disponibilidad estatica y bien definida del presente, entonces se incentiva el desarrollo
de procesos de ponderacion, adquisicion y determinacion de los fendmenos exteriores
a la conciencia, en otras palabras, del calculo. Sin embargo, hemos visto que existe una
dimension de incalculabilidad, ligada, por cierto, al fendémeno de la indecidibilidad,
que desmiente toda esa estructura epistemolodgica que durante tantos siglos ha sido
cultivada y presentada como el reflejo de la realidad.

Ahora bien, el filosofo normalien piensa que es momento de poner punto y final a la
tradicion metafisica de la presencia y ensayar en su lugar una nueva forma de relacién
con lo real por medio de herramientas tedricas tales como la différance o la huella.

Para ello, es condicion indispensable la exploracion de un cierto distanciamiento

entre conciencia y realidad —tanto en su dimensién temporal como espacial— que

ISSN-e: 1885-5679

187

Eikasla

En.-feb.
2026



188

ALEHE

En.-feb.
2026

I EHE

Lo incalculable en el pensamiento de Jacques Derrida | Jabel A. Ramirez Naranjo

anularia el espejismo de la voz y asentaria la pertinencia del signo como centro de la
representacion y la comunicacion.

En este sentido, si se pone en suspenso la creencia en la inmediata conexion entre lo
fonético y el acontecimiento presente salen a la luz algunos mecanismos epistémicos
enterrados bajo la metafisica de la presencia dominante hasta entonces. Hablamos del
analisis que Saussure hace del signo y de su funcion en el lenguaje y la escritura.

Efectivamente, por una parte, para Saussure tanto el lenguaje fonético como la
escritura son dos sistemas de signos bien diferenciados; sin embargo, el signo fonético
ocuparia un lugar primario mientras que el signo escrito seria una mera representacion
del anterior —aspecto, recordemos, con el que estd en completo desacuerdo Derrida,
debido, entre otras cosas, a la falacia que supondria la entronizacion del signo fonético
en un lugar superior al signo escrito en cuanto a la inmediatez de contacto con la
realidad presente—. Por otra parte, Saussure también afirma que cada signo forma
parte de un sistema completo que permitiria la interrelacion de todos ellos entre si, en
la medida en que los unos puedan referirse a los otros; entonces, «cada signo esta
presente en lo referido de cada signo. Esta relacion de signos, asegura Saussure, es
posible gracias al juego de diferencias: definirse gracias a aquello que los diferencian
de los otros» (Guerrero Salazar, 2017: 47).

Derrida indaga en su obra La différance [1968] acerca de las referidas cuestiones y
llega a la conclusion de que tanto el signo fonético como el escrito se encuentran
integrados en un sistema global denominado como archiescritura. Consecuentemente,
el sistema escritural se encuentra ahora en una posicion mucho mas favorable que el
simplemente fonético para dar cuenta de la conformacién de la totalidad del
significado en la comunicacién; esto es asi porque, en su forma archiescritural, la
escritura abarca al completo el movimiento de las diferencias que dan lugar a un
desbordamiento de los limites del lenguaje, anulando la relacién univoca entre
significado y significante para alumbrar un sistema fundado en el significante del
significante (ibidem: 48).

Con la antedicha expresion, Derrida pretende transmitir un sentido abierto y
deslizante del significado, el cual ya no se encontraria ni encerrado, ni confinado de

forma definitiva en un signo privilegiado por su conexion directa con el mundo. Todo

ISSN-e: 1885-5679



A1 EHE

Lo incalculable en el pensamiento de Jacques Derrida | Jabel A. Ramirez Naranjo

lo contrario, los significantes siempre apuntarian hacia otros significantes, creando una
cadena que no se remontaria a ningtin origen de significado.

La estrategia de diferir constantemente en el significante, en un proceso infinito de
composicion de significantes anteriores y borrado por aparicion de significantes
posteriores fue denominada por Derrida como huella.

Ciertamente, la huella que deja cada significante en la definicion de los conceptos
viene marcada por la ausencia de origen y final, asi como de significado completo que
pueda ser fijado; es lo que Derrida denominaria imposibilidad de aprehension
ontoteoldgica de la archiescritura. Es precisamente el mecanismo de la différance —cuya
alteracion escritural implica una incapacidad para distinguir fonoldgicamente el signo
hablado del escrito— el que describe este fendmeno, que en tltima instancia proviene

de la iterabilidad del signo.

[Los predicados de la escritura] jse reservan, como tan a menudo se cree, a la comunicaciéon
«escrita», en el sentido estricto de esta palabra? ;No los encontramos de nuevo en todo lenguaje, por
ejemplo, en el lenguaje hablado y en el limite en la totalidad de la «experiencia» en tanto que ésta no
se separa de este campo de la marca, es decir, en la red de borrarse y de la diferencia, de unidades
de iterabilidad, de unidades separables de su contexto interno o externo y separables de si mismas,
en tanto que la iterabilidad misma que constituye su identidad no les permite nunca ser una unidad

de identidad consigo misma? [Derrida, 1994: 359]

En la cita precedente de Mirgenes de la filosofia, el filésofo francés introduce las
propiedades de la iterabilidad, que en resumidas cuentas constituye la condicién signica
de la alteridad. Consecuentemente, tal operacion se yergue como posibilitante de la
red de borrado y diferenciacion que separa cada signo de su contexto, continuando asi
el viaje por la pluralidad infinita de los significantes. La identidad consigo misma
queda, entonces, abolida.

Por medio de lo anterior, el actuar de la huella y de la différance alumbra una
propiedad compartida por ambas, que no es otra que la negacion de lo existente-
presente. Ni un pasado, ni un porvenir pueden presentarse ante si mismos como si
mismos.

La huella, por tanto, por mediaciéon de los borrados que reenvian, dislocan y

transforman constantemente los significantes, impide la fijacion de la presencia que se

ISSN-e: 1885-5679

189

Eikasla

En.-feb.
2026



190

ALEHE

En.-feb.
2026

I EHE

Lo incalculable en el pensamiento de Jacques Derrida | Jabel A. Ramirez Naranjo

representa tnicamente como una suerte de impostura o de simulacion. Solamente
permanece un devenir ausente e inconsciente del significado.

Como resultado de ello, no quedaria ni sujeto productor, ni sujeto destinatario. El
signo como base de la comunicacion impone un limite insuperable para la apropiacion
del lenguaje y también de la experiencia misma.

A partir de la deconstruccién de la metafisica de la presencia se observa que la
condicion necesaria para la efectividad del calculo queda absolutamente inhabilitada
a causa de la introducciéon de la alteridad, y de la anulacidon de la posibilidad de
apropiacion del presente.

Derrida comprendio de forma muy perspicaz que el mundo de la vida no puede ser
absorbido de manera total por el calculo. Efectivamente, ni la experiencia ni el signo
son capaces de la maniobra de apropiacion requerida para poder responder sin limites
a las demandas que el otro y el acontecer plantean al sujeto.

En los proximos apartados analizaremos cdmo tal barrera infranqueable afecta en
el pensamiento derridiano a las cuestiones del acontecimiento, el por-venir vy,

adicionalmente, a la relacion ética del sujeto.
§ 3. Lo incalculable y el futuro

En la obra de Derrida se aborda desde diferentes puntos de vista la cuestion de la
calculabilidad o incalculabilidad del futuro. Para Derrida, el presente no era el tinico
foco de interés en relacion con aspectos esenciales para la vida humana y la
deconstrucciéon del sentido, sino que reconocia en la formacion y la influencia del
tiempo no presente, tanto pasado como futuro, una pieza fundamental para negociar
con la experiencia y la construccion de un mundo comun.

Antes de adentrarnos en sus ideas fundamentales acerca del no-presente es
interesante analizar la manera en la que el filésofo normalien concebia el presente.

Para Derrida, el presente es una apertura incondicional hacia lo exterior, esto
significa que debe tener las propiedades de ser singular, irreversible e irrepetible. Con

el fin de tratar de definir dicho estado, Derrida emplea el sustantivo de acontecimiento.

ISSN-e: 1885-5679



JIEHE

Lo incalculable en el pensamiento de Jacques Derrida | Jabel A. Ramirez Naranjo

De esta manera, un acontecimiento siempre es una sorpresa, es una exposicion a la
experiencia que implica vulnerabilidad, es inanticipable, y, por supuesto, es
incalculable.

En Decir el acontecimiento, ;es posible? (Derrida, Susanna y Nouss, 2006), Derrida
aborda el concepto de acontecimiento, lo relaciona con el lenguaje y con la posibilidad
de que el primero sea expresado mediante el segundo. A proposito de este asunto,
Derrida afirma que no es posible que la estructura del lenguaje pueda recoger toda la
complejidad del acontecimiento puesto que el lenguaje, a causa precisamente de su
estructura, estd abocado a cierta generalidad, también a cierta iterabilidad, y a cierta
repetibilidad; aspectos que no poseen la capacidad de abarcar la singularidad del
acontecimiento (Derrida, 2006).

El acontecimiento queda indicado como aquello que viene de forma impredecible y
en total singularidad: posee un comienzo y un final, a la vez, y cada vez diferente.
Entonces, es una posibilidad imposible que el acontecimiento sea dicho o aprehendido
en las estructuras repetibles e iterables del signo lingiiistico. He aqui un claro ejemplo
de lo indeterminable e incalculable a causa de su apertura radical.

El acontecimiento no es predictible porque en su singularidad no se puede reducir
a reglas. En efecto, se sitia en el exterior de cualquier expresion calculable debido a
que, en si mismo, tiene que presentarse como imposible para poder ser calificado de
acontecimiento. Necesita ser un posible imposible, al cual Derrida define como quiza.

Lo posible-imposible, tal y como lo expresa el quizd, supone algo que sucede, que
cae encima del sujeto, sin que lo haya provocado y menos aun controlado. Podria, de
esta manera, insinuarse como un sintoma, que aparece de forma inopinada e
inesperada; o también podria ser como un secreto, que se rompe cuando se comunica
o se expresa de alguna forma al préjimo.

Todos estos fendmenos, al igual que el don o el perddn, pertenecen a la categoria de
lo incalculable; de aquello que se encuentra siempre abierto, indefinido, imprevisible,
y que rehusa ser cubierto por cualquier mediacidn signica tal como la escritura o la
matematica.

No obstante, la singularidad imprevisible del acontecimiento no constituye el tinico
muro infranqueable para la calculabilidad, todo lo contrario, existen también otras

dimensiones de lo incalculable vinculadas a la temporalidad. Es cierto que en este

ISSN-e: 1885-5679

191

Eikasla

En.-feb.
2026



Pikasia

Lo incalculable en el pensamiento de Jacques Derrida | Jabel A. Ramirez Naranjo

trabajo veremos que los limites del signo iterable para dar testimonio del presente no
se reducen al decir-del-acontecimiento —por tanto, también a su previsibilidad y
calculabilidad—, sino que también la inaprehensibilidad del futuro aporta otro nivel
de complejidad.

Por otra parte, Derrida, en Espectros de Marx (2003a), introduce la dimension de la
temporalidad en el andlisis del sentido de la experiencia, y de la conformacion de la
presencialidad, o sea, del estar presente.

Para ello, Derrida cuestiona la presencia ontoldgica del acontecimiento como un
medio de alcanzar un fin en la historia, e introduce la nocién de fantologia como
sustitutivo de la ontologia. De esta manera, el pensamiento del ser que introduce un
elemento escatologico o teleoldgico deviene en espectralidad.

Nuestro fildsofo rastrea el efecto de la espectralidad por medio de las reflexiones
que realiza Shakespeare en su obra, Hamlet; y, sobre todo, por medio de la herencia
cultural y politica de las ideas de Karl Marx. Es precisamente en ese contexto en el que
halla una definicion de la espectralidad y su influencia. Asi, el espectro provoca una
inyuncion del sentido entre dos umbrales: el de los vivos y el de los muertos. Sin

192 embargo, como destaca Cragnolini (2007: 55), este «entre» no puede ser salvado por

ALEHE
Ne 133 tal, el «entre» supone una disyuncion del presente que dificulta las filosofias de la

En.-feb.
2026

ninguna dialéctica o sintesis, sino que se trata de un espacio de la incertidumbre. Como

presencia y también las légicas identificatorias de lo mismo.

La naturaleza inyuntiva del fantasma sefiala su procedencia desde un tiempo
diferido, que puede ser tanto el pasado, como el porvenir. El fantasma shakesperiano
nos visita desde el pasado, mientras que el marxista lo hace desde el porvenir. En ese
sentido, si el fantasma de Hamlet lo fuerza a rememorar y modificar su presente desde
el esfuerzo de la memoria, por el contrario, el espectro de Marx que recorre Europa
incita a una espera que nos situa en el porvenir. Derrida emplea el término por-venir
en lugar de aludir sencillamente al futuro, puesto que el tiempo futuro es un tiempo
determinado y cerrado que llegard, y por lo tanto no posee capacidad de modificar
presente. De forma opuesta, el por-venir es un horizonte de posibilidad abierto en el
que se incluye lo imposible que podria acontecer, y cuyo principal efecto, a causa de

su connatural indeterminacion e incertidumbre, es modificar a cada paso el presente.

ISSN-e: 1885-5679



PikaAi

Lo incalculable en el pensamiento de Jacques Derrida | Jabel A. Ramirez Naranjo

Para Derrida, en consecuencia, el futuro difiere radicalmente del por-venir. En
relacion con el tema que nos ocupa, es resenable la relacion entre estos dos términos y
el célculo. Efectivamente, para Derrida, el futuro como lo concebimos
tradicionalmente estda marcado por la idea de lo programable y lo calculable. Se trata
de una nocién en la que se asume que el futuro puede ser anticipado, planificado y
controlado hasta cierto punto. Esta concepcion del futuro se basa en la idea de
disponibilidad de lo posible, y de libre eleccidon entre las opciones que plantea lo
posible con el fin de satisfacer deseos y necesidades. No obstante, cuando Derrida hace
referencia al por-venir, introduce un matiz fundamental para la relacién del sujeto con
el futuro. Al contrario que este, el porvenir no puede ser anticipado, ni planeado, ni
controlado de ninguna manera. Es wuna apertura hacia lo impredecible.
Indudablemente, la incalculabilidad recibe carta de naturaleza en su relacién con el
tiempo y la posibilidad cuando debemos habérnoslas con el porvenir.

Adicionalmente, aqui se abre una via que nos conduce a la introduccion de la
alteridad. Siguiendo los dictados precedentes, el futuro es lo absolutamente otro
porque no puede ser previsto ni controlado. La relacién con el otro incluye una
apertura hacia lo que esta por venir, hacia lo desconocido e incalculable.

De forma similar, el espectro juega el papel del otro que se inmiscuye en la vida del
sujeto para realizar demandas inapelables que obligan a la apertura total. En efecto, la
inyuncién que provoca el fantasma, que visita entre la vida y la muerte, representa la

posibilidad del otro. No obstante, como escribe el propio Derrida (2003a: 36):

¢Coémo distinguir entre dos desajustes, entre la disyuncion de lo injusto y la que abre la infinita
disimetria de la relacion con el otro, es decir, el lugar de la justicia? No para la justicia calculable y
distributiva. No para el derecho, el calculo de la restitucién, la economia de la venganza o el castigo
[...]: No el lugar para la igualdad calculable, por tanto, para la contabilidad o la imputabilidad
simetrizante y sincrénica de los sujetos o de los objetos [...] para la justicia como incalculabilidad del

don y singularidad de la exposicién no econdmica a otro.

La presencia, o mas bien la venida, del otro, debe ser interpretada dentro de
hantologin como un mesianismo restitutivo de la justicia mas alld del calculo.
Recordemos que los espectros, en el sentido derridiano, son aquello que esta presente

pero ausente; lo que visita evasivamente la realidad amparandose en atributos de

ISSN-e: 1885-5679

193

Eikasla

En.-feb.
2026



194

ALEHE

En.-feb.
2026

Pikasia

Lo incalculable en el pensamiento de Jacques Derrida | Jabel A. Ramirez Naranjo

fugacidad. Por tanto, el espectro que promueve la esperanza en el porvenir como
justicia es una demanda de apertura incondicional hacia el otro desconocido que
conlleva una ética de la responsabilidad hacia el otro presente. Como veremos mas
adelante, la apertura hacia las demandas del otro es un fendmeno plenamente
incalculable, y conlleva la actuacion del don, del perdén y de la hospitalidad; todos
ellos, en su autenticidad paradigmas de la entrega incalculable al otro.

La nocion de amistad como campo de mediacion entre la alteridad, el porvenir y la
incalculabilidad suscita un especial interés en relacion con la espectralidad. En su obra,
Politicas de la amistad (1998), Derrida expresa que «todos los fendmenos de la amistad,
todas las cosas y todos los seres que hay que amar dependen de la espectralidad» (1998:
320).

Las razones por las cuales la espectralidad condiciona, o al menos enmarca, la
amistad, son multiples, pero todas ellas se conjugan en la afirmacion de la
espectralidad como presencia dentro de la ausencia. En la amistad, sin perjuicio de lo
larga y profunda que sea esta, siempre existird una dimension oculta e invisible del
otro a la que no se podra acceder por ningin medio. Por lo tanto, siempre existira una
parte de ausencia en la presencia del otro. Ademas, el espectro del amigo, o de la
persona amada en general, siempre permanecera con nosotros en forma de recuerdos
y vivencias pasadas, y ello, aunque la persona haya desaparecido de nuestra vida.
Siempre quedan trazos espectrales de la presencia del ser amado. Por ultimo, la
amistad reclama una magnitud de responsabilidad para con el amigo que entrafia,
dentro del acogimiento y el reconocimiento a este, una espectralidad esencial
proveniente de la imposibilidad de conocer completamente las emociones e
intenciones del otro.

Sea como fuere, es indudable que la amistad se relaciona con el calculo a través de
cualidades espectrales tales como el tiempo y la singularidad.

El tiempo, particularmente, es un elemento insoslayable para poder consolidar la
amistad. Derrida nos dice que la cualidad de lo estable y fiable —Bébaios— determina
una modalidad tanto temporal como intemporal, y ello sin importar lo que pueda
verse afectado por ella; ya sea la certidumbre, la calculabilidad, la fiabilidad, o
cualquier otra categoria afectada por el tiempo. Pero, sobre todo, marca el paso entre

dos drdenes que son completamente heterogéneos, como son la fiabilidad calculable y

ISSN-e: 1885-5679



PikaAi

Lo incalculable en el pensamiento de Jacques Derrida | Jabel A. Ramirez Naranjo

la fiabilidad del juramento o el acto de fe. La ruptura con la calculabilidad y la certeza,
para ser sustituidas por la fe y la confianza, es un efecto basico de la estructura de la
amistad. Esto implica que hace falta tiempo para lograr una estabilidad que se escape
del tiempo, o lo que es lo mismo, en palabras de Derrida, hay que someterse a los dictados
del tiempo (Derrida, 1998: 33-34). Es necesario un tiempo adecuado para superar los
problemas de la incalculabilidad en la auténtica amistad. La confianza solo se
construye con tiempo; el que sea necesario segin la demanda del otro y el nivel de
responsabilidad, asi como de vulnerabilidad, que hemos de mostrarle al amigo. El
tiempo, en sintesis, es la condicidn para que la espectralidad que introduce la confianza
y la fe en el otro pueda ser aceptada en la estructura de la amistad por-venir.

El otro aspecto que concierne y afecta a la calculabilidad dentro del fendmeno de la
amistad es la singularidad. A ese respecto, Derrida pone un gran énfasis en Politicas de
la amistad sobre una frase aristotélica que reza: «Oh amigos mios, no hay ningun
amigo» (ib.: 17). Comtinmente se ha interpretado este dictum como un recordatorio de
que la amistad no puede prodigarse alegremente, indiscriminadamente, entre la
multiplicidad de relaciones que conlleva la vida social. Si tal caso se diera se terminaria
con cualquier posibilidad de tener auténticos amigos. Esto es asi porque la amistad es
un hecho singular, y requiere una atencion, afinidad e inversion de tiempo y afecto
que la hacen impracticable de forma generalizada. En consecuencia, no queda mas
remedio que, frente a la amistad como ideal, preferir ciertos amigos en lugar de

muchos amigos, demasiados amigos.

Y la eleccidon de esta preferencia reintroduce el niimero y el calculo en la multiplicidad de
singularidades incalculables, alli donde habria hecho falta no contar (con) amigos como se cuenta
(con) las cosas. La consideracién aritmética, la terrible necesidad de contar con la pluralidad de los
amigos [...] depende todavia de la temporalidad, del tiempo de la amistad, de esa esencia de la philia

que nunca va sin el tiempo. [Derrida, 1998: 37]

Es decir, la presencia del cdlculo se torna un defecto cuando se trata de determinar
y ponderar las amistades, ya que estas siempre son singularidades incalculables. No
se puede contar amigos como se cuentan los objetos a los que generalmente se les
aplica el calculo con eficacia y sentido. La dimension del tiempo es el tinico antidoto

ante la aporia de la incalculable calculabilidad de los amigos.

ISSN-e: 1885-5679

195

Eikasla

En.-feb.
2026



196

ALEHE

En.-feb.
2026

I EHE

Lo incalculable en el pensamiento de Jacques Derrida | Jabel A. Ramirez Naranjo

Ahora bien, una acuciante y peligrosa dificultad que emergeria de semejante
incapacidad del cdlculo para dar cuenta y ordenar las relaciones amistosas seria
aquella concerniente al orden de lo politico. Si, como se ha declarado desde la
Antigiiedad griega, la politica debe estar regida por una comunidad de amigos, ;cémo
hacer una politica de la amistad en la que comulgan distintas singularidades
irreductibles? En efecto, la democracia se constituye en un evento problematico toda

vez que:

No hay democracia sin respeto por la singularidad o la alteridad irreductible, pero no hay
democracia sin «comunidad de amigos» (koina ta philon), sin calculo de mayorias, sin sujetos
identificables, estabilizables, representables e iguales entre ellos. Estas dos leyes son irreductibles
entre si. Tragicamente irreconciliables y para siempre ofensivas. La herida misma se abre con la
necesidad de tener que contar a los amigos, de contar a los otros, en la economia propia, donde todos

los demas son completamente otros. [Ib.: 40]

En efecto, las tensiones contrapuestas que conforman a la democracia hacen de ella,
entonces, un sistema imperfecto y conflictivo en el que no es posible renunciar al
calculo, incluso a sabiendas de que esta se caracteriza por un ambiente y una estructura
incalculable por naturaleza. La singularidad del otro, sin la que no habria posibilidad
alguna de crear vinculos auténticos en los que fueran expresadas la necesidades y los
deseos de los sujetos, es, paradojicamente, condicion e impedimento del avance en la
construccion de comunidades abiertas, ética y politicamente reales, esto es,
correspondientes con las dimensiones incalculables del mundo. Por ello, quiza, la
politica debe estar fundada sobre un agonismo antes que sobre un acuerdo amistoso y
racional de las decisiones de gobierno. Las ideas de Derrida enlazan aqui de nuevo con
el lema aristotélico: «jOh, amigos mios, no hay ningtin amigo!». Se deduce de esto que,
si hay amigos, no hay amigo, si hay polis, no hay singularidad.

Tal aporia podria tener uno de sus origenes en otra cuestion que se nos aparece a
todas luces, también, sujeta al calculo. Hacemos aqui referencia al imperativo politico
que demanda hacer de cualquier otro igualmente cualquier otro (id.). Se observa como
se pretende introducir una igualdad claramente algebraica en el calculo de la
construccion politica. La matematica, en este caso, es responsable de una gran

contradiccion, o disyuncidn, que afecta al deseo de lo politico, puesto que lograr una

ISSN-e: 1885-5679



JIEHE

Lo incalculable en el pensamiento de Jacques Derrida | Jabel A. Ramirez Naranjo

aritmética de la virtud basada en la igualdad de todos con todos implica una renuncia
expresa a la singularidad del otro. No obstante, «<ninguna virtud cabe sin esa tragedia
del nimero» (id.). ;COomo encontrar una salida a la disyuncion entre igualdad y
singularidad en la que se apoya la amistad virtuosa?

En primer lugar, segin Derrida, debemos aceptar una parte artificial en el calculo
de la igualdad puesto que ella no puede ser hallada recurriendo a la simple
naturalidad de las relaciones. Por tanto, la virtud no seria natural y la amistad
tampoco, ya que su sustrato proviene de la virtud. Atn con esto, seguimos sin
encontrar una salida al dilema. Sin duda, encontrar la solucidén a la ecuacién de la
amistad, en donde la igualdad entre lo disimil y heterogéneo es una figura ideal, se
complica aun mas cuando se observa que una artificial reciprocidad, esto es, una
simetria en la amistad, se aparece como requisito para dar carta de naturaleza a la
igualdad. Esta nocion de la simetria chocaria, para Derrida y Aristoteles, con la
condicidn asimétrica de la amistad (Philein disimétrico), en la que siempre debe haber
una preferencia por amar antes que por ser amado (ib.: 42). La conclusion, si es que la
hubiere, provendria de aceptar esa incalculabilidad connatural a la amistad, como todo
aquello que se fabrica con lo insondable y lo inabarcable. Aun asi, la introduccion de
la artificiosidad en los medios naturales siempre ha permitido la recurrencia del
numero en aspectos otrora inviables para ello. La exactitud algebraica del calculo
siempre puede dejar un espacio fértil a la proporcionalidad y a la aproximacion, que,
si bien jamds alcanza un estado resolutivo perfecto cuando se trata de computar el
numero sin niumero, al menos permite ensayar formas de convivencia siempre sujetas
al cambio, en suma, a la transformacion.

Ciertamente, un calculo exitoso que fuera capaz de conjugar estas dos fuerzas, en
apariencia, irreconciliables seria, en el pensamiento derridiano, el destinado a
determinar la formacion de comunidades de amigos solitarios, anacoretas que aman
la soledad y desean compartirla siempre en la distancia; ;Es posible una sociedad
secreta de insociables?, ;puede un sistema resistir y encontrar el equilibrio entre dos
solicitaciones opuestas y enfrentadas entre el acercamiento y el alejamiento, como
cuando intentamos acercar los polos opuestos de un iman todo lo posible sin que jamas

lleguen a tocarse? Acerca de esto, Derrida piensa que:

ISSN-e: 1885-5679

197

Eikasla

En.-feb.
2026



198

ALEHE

En.-feb.
2026

I EHE

Lo incalculable en el pensamiento de Jacques Derrida | Jabel A. Ramirez Naranjo

Quiza sea precisamente imposible. Quiza lo imposible sea la tinica posibilidad posible de alguna
novedad, de alguna nueva filosofia de la novedad. Quiza, quiza en verdad quiza todavia llame a

esto suerte. Quiza la amistad, si la hay, deba corregir lo que aqui parece imposible. [Ib.: 54]

Leemos que serd lo imposible, la imposible posibilidad de lo imposible, lo que
finalmente franquee el paso a la amistad de solitarios, a la filantropia de misantropos
mas alld del cdlculo. Pero también podemos leer, negro sobre blanco, que Derrida
estipula una condicidn para tal posibilidad imposible: la presencia del quizd. En efecto,
quiza la amistad, corrija lo que parece imposible.

Tal adverbio nos trae de vuelta a la espinosa cuestion de lo futurible. Ciertamente,
otro concepto capital ligado a la incalculabilidad seria el del quiza. Como se ha visto,
no hay forma de conjurar los espectros de lo presente indeterminado, que provenga
del pasado y el futuro, en la misma presencialidad. No existe tal presencialidad
determinada del ahora perpetuo y autoconsciente. Siempre se producen inyunciones
o disyunciones entre distintas posibilidades espectrales. Aqui es donde, quiza, acta
el quizd. Todo se produce, quiza, tal vez. Nada hay predeterminado, calculado.
Mediante este concepto, Derrida nos previene de la provisionalidad e indeterminacion

que permean la existencia humana.

Es la aporia del quiza, su aporia histdrica y politica. Sin la apertura de una posibilidad
absolutamente indeterminada, sin la suspension radical que marca un quiza, nunca habria ni un

acontecimiento ni una decision. [Ib.: 86]

A pesar de ello, no es un concepto que porte consigo una negatividad corrosiva para
la novedad, la creacién y el acontecimiento. De manera contraria, el quizd es un
ingrediente absolutamente indispensable para la fertilidad de lo posible, para el logro
imposible de lo posible. Efectivamente, nunca hay nada definitivo, puesto que si tal
cosa sucediera ya no habria espacio o posibilidad para la renovacién, ni tampoco para
la irrupcion de lo radicalmente sorpresivo. Siempre debe haber un espacio en sombra,
un lugar para la ambigiiedad y la indecidibilidad; y ello, aunque se creen tensiones
irresolubles o contradicciones inherentes al proceso mismo de la decision. Esto es lo
que Derrida denomina double bind: enfrentarse a dos demandas o exigencias

contradictorias que no pueden satisfacerse simultdneamente. Empero, a pesar de esta

ISSN-e: 1885-5679



PikaAi

Lo incalculable en el pensamiento de Jacques Derrida | Jabel A. Ramirez Naranjo

indecidibilidad generada por el quizd, cabria preguntarse si el cdlculo esta
completamente excluido de los procesos de decision, y si verdaderamente la aparicion
de elementos calculisticos destruye toda opcién a la novedad. Acerca de ello podemos

leer que:

Si no es posible ninguna decision (ética, juridica, politica) que no interrumpa la determinacién
comprometiéndose en el quiza, por otra parte, la misma decision debe interrumpir aquello mismo
que es su condicion de posibilidad, el quiza incluso. En el orden del derecho, de la politica o de la
moral, ;qué serian en realidad las reglas o las leyes, los contratos y las instituciones sin determinaciéon
constante (bébaios), sin calculabilidad y sin violencia ejercida sobre quiza, sobre la posibilidad, que

los hace posibles? [Id.]

Derrida nos responde a la cuestién de manera clara apelando a la importancia de
no despreciar la dimension calculistica que debe violentar el quiza. El mundo perderia
toda fiabilidad y estabilidad, incluso previsibilidad, sin ese domefiamiento del quiza
practicado por la potencia del nimero. A pesar de la insalvable apertura existencial al
futuro que caracteriza el por-venir, la fantologia o el quizd, lo verdadero es que unas
ciertas dosis de objetividad y permanencia también son necesarias con el fin de
garantizar el funcionamiento de instituciones de vital importancia tales como el
derecho, la tecnologia o cualquier otra que se asiente en reglas.

Sea como fuere, la disyuntiva entre la objetividad de las reglas calculables, la
subjetividad de la voluntad libre y la influencia de la alteridad del quiza
indeterminado es resuelta por Derrida acudiendo al andlisis de las capas profundas
del sujeto. Ahi se puede observar que las decisiones subjetivas, contrariamente a lo
que podria pensarse, no anulan la potencia del acontecimiento como elemento
intrusivo e incontrolable del discurrir vital.

Esto es asi porque en su profundidad esencial, la subjetividad nunca llega a decidir
nada. Existe una dimension calculable en la identidad que asegura la permanencia de
su nucleo. Cualquier decisién que se tome es puramente accidental y no opera
novedad alguna en el sujeto en cuanto tal. En consecuencia, el acontecimiento esta
presente también en las decisiones (Derrida, 1998: 87). Al sujeto deben sucederle cosas;
todo no puede ser producto de un diseno calculistico de la propia vida del individuo.

Sin embargo, si la actividad consciente es incompatible con la acontecibilidad por

ISSN-e: 1885-5679

199

Eikasla

En.-feb.
2026



200

ALEHE

En.-feb.
2026

ALEHE

Lo incalculable en el pensamiento de Jacques Derrida | Jabel A. Ramirez Naranjo

principio, entonces debe darse una dimension pasiva en el proceso de la toma
decisiones. La decision pasiva seria garante del acontecimiento, lo cual derivaria en
una identificacidn de la pasividad con la presencia de otro que no es ajeno en nuestras
propias decisiones. Emergeria pues, de nuevo, la incalculabilidad asociada a la
alteridad que ya hemos estudiado. En efecto, hay otro absoluto en mi, otro absoluto
que decide de mi en mi (id.).

Ahora bien, ;donde quedaria la figura de la responsabilidad en el acto de decidir
después de todo lo anterior?, ;quedaria, pues, anulada a la luz de esa pasividad que
introduce el acontecimiento en el proceso decisorio, o, por el contrario, debemos
asimilarla a la parte activa, calculistica, del sujeto que debe dar cuenta del otro en su
mas alto grado?

Estas cuestiones nos sirven de partida para estudiar el papel de la incalculabilidad

en la ética seguin el pensamiento derridiano.
§ 4. Lo incalculable en la ética

La presencia del razonamiento ético en la obra de Derrida es innegable, de hecho,
ocupa un lugar preeminente en gran parte de sus escritos. Esto es asi porque el
pensamiento de Jacques Derrida constituye una constante deconstruccidn,
reinterpretacion y complejizacion de numerosos aspectos que, desde la Modernidad,
habian sido clausurados, principalmente, a través de una maniobra reductora de la
realidad a simples relaciones entre sujetos y objetos. En efecto, aspectos capitales de la
epistemologia y la ontologia occidentales, han estado histéricamente asentados en la
investigacion de la realidad como un paisaje exterior a la mente del sujeto soberano y
auténomo. De esta manera, las relaciones entre sujetos se relegaban a las ciencias
sociales y a la politica, y desde esta perspectiva, a la ética. En tal sentido, cada vez que
se han tomado en serio los intercambios entre humanos, siempre ha sido con vistas a
la convivencia, o la accién reciproca; pero no ha habido interés, o acierto, en enfocar el
problema desde la construccion de una realidad comun. Sin embargo, Derrida, se
propone incluir al otro en la vivencia del sujeto en toda su profundidad y amplitud.

Por tanto, por decirlo de una vez y para siempre, la importancia de la dimension

ética en la filosofia de Jacques Derrida proviene de la inmersion del otro en el horizonte

ISSN-e: 1885-5679



PikaAi

Lo incalculable en el pensamiento de Jacques Derrida | Jabel A. Ramirez Naranjo

vital del sujeto. A partir de esta ampliacion ontoldgica surgirian dos elementos de
reflexion de gran calado ético, como son la libertad y la responsabilidad. Ambas
cuestiones, como veremos, estan estrechamente conectadas a las nociones de
calculabilidad e incalculabilidad.

En las conversaciones entre Derrida y Roudinesco (2009) se produce un intercambio
de ideas muy interesante al respecto de la libertad, en el que los conceptos de lo
calculable e incalculable salen a relucir como aspectos que no deben ser dejados de
lado.

En referencia al concepto de libertad, Derrida reconoce una cierta desconfianza al
enarbolamiento de la bandera de la libertad como una via para independizarse de las
pulsiones, los condicionamientos y también el calculo. En efecto, si bien el filésofo
francés rechaza frontalmente las perspectivas cientificistas que pretenden subsumir la
idea de lo humano en modelos mecanicistas que ni tan siquiera estdn a la altura de la
auténtica complejidad de las maquinas (Derrida y Roudinesco, 2009: 58), tampoco cree
que en el comportamiento humano esté ausente toda maquinalidad o determinismo;
antes bien, se trata de reconocer un exceso de complejidad en un estado maquinal que
podria dar lugar a las libertades antes que a la Libertad con mayusculas (id.).
Claramente hay un juego en lo maquinal que adquiere una cierta relacién con lo
incalculable, y ello a pesar de que la definicion de mdaquina para Derrida esta

fuertemente ligada al calculo y a la repeticion.

[...] entre lo maquinal y lo no-maquinal se pone en practica una relaciéon compleja que no es
simple oposicion. Puede llamarse a eso libertad, pero solo a partir del momento en que existe lo
incalculable. Y también aqui distinguiria entre un incalculable que permanece homogéneo al célculo
(al que escaparia por razones contingentes, por ejemplo, la finitud, el limite de un poder, etc.) y un
no-calculable que no perteneceria va, por esencia, al orden del calculo. El acontecimiento —que por
esencia deberia permanecer imprevisible y por tanto no programable— seria lo que excede a la

maquina. [Ib.: 59]

En la maquina, entre lo calculable y lo incalculable hay ciertos matices que
incorporarian distintos grados de incalculabilidad. Se distingue aqui entre una
incalculabilidad homogénea al cdlculo, y otra que lo excede absolutamente

permaneciendo siempre imprevisible.

ISSN-e: 1885-5679

201

Eikasla

En.-feb.
2026



202

ALEHE

En.-feb.
2026

I EHE

Lo incalculable en el pensamiento de Jacques Derrida | Jabel A. Ramirez Naranjo

La libertad, entonces, no es simple oposicion a lo maquinal. Para Derrida, se dan
facetas del juego de la complejidad maquinistica, que encierran alguna clase de
libertad basada en la incalculabilidad homogénea al calculo. Se trataria de una libertad
indeterminada, pero no emancipada auin de los poderes del calculo.

Empero, la mas genuina experiencia de la libertad emana de lo incalculable
absoluto, y esta caracteristica de incalculabilidad incondicional, trascendente, como
sabemos, solo la posee el acontecimiento.

Ahora bien, ;significa esto que no puede haber ningtin tipo de relacion entre el
calculo y el acontecimiento?, es decir, jentre la maquina y el acontecimiento? Acerca
de esta espinosa e intrigante cuestion, Derrida, se extiende en otro de sus escritos: Papel
mdquina (2003b). No vamos a abundar aqui en los pormenores de las ideas que al
respecto sostiene nuestro fildsofo; no obstante, no deseamos pasar de largo sin
mencionar un apunte bastante fructifero sobre las relaciones, posibles o imposibles,
del acontecimiento con la maquina.

En efecto, Derrida sostiene en esta curiosa incursion en temas de la mas candente
actualidad —si pensamos en el reciente advenimiento de la inteligencia artificial—,
que la experiencia del ensamblaje entre lo que sucede y la repeticién automatica de las
maquinas no es del todo punto inconcebible, siempre y cuando seamos capaces de
superar la apariencia antindémica que se da entre la singularidad del acontecer
—experiencial y afectivo—, y la repetibilidad programable de una maquina inerte e
insensible. A fin de cuentas, para Derrida, el nticleo del dilema se halla en el contraste
entre lo vivo y lo inerte, entre lo orgénico y lo inorganico (Derrida, 2003b: 33).

De esta forma, la superacion de la contraposicion que se da actualmente entre lo
organico y lo inorganico podria dar lugar a la emergencia de algo nuevo que

introduciria cambios en el paradigma. En otras palabras:

Si un dia, en un solo y mismo concepto, se pensasen juntos estos dos conceptos incompatibles, el
acontecimiento y la maquina, se puede apostar que, entonces, no solamente (digo bien no solamente)
se habra producido una nueva légica, una forma conceptual inaudita. [...]. La nueva figura de un
acontecimiento-maquina ya no seria siquiera una figura. No se pareceria, no se pareceria a nada, ni
siquiera a lo que todavia llamamos familiarmente un monstruo. Pero esto seria entonces, por esa
novedad misma, un acontecimiento, el tinico y el primer acontecimiento posible, porque imposible.

[Ib.: 32-33]

ISSN-e: 1885-5679



A1 EHE

Lo incalculable en el pensamiento de Jacques Derrida | Jabel A. Ramirez Naranjo

La posibilidad de la union entre la maquina y el acontecimiento —de lo organico y
lo inorganico—, constituye en si misma un acontecimiento. Ciertamente, la fusién de
la maquina inorganica, repetitiva y calculadora, con lo organico, sensitivo, intencional
y abierto a lo imprevisible, daria lugar en su esencia a un evento imposible y, por lo
tanto, a un acontecimiento.

En cualquier caso, no hemos de olvidar que es el fendmeno del otro el que realmente
marca la acontecibilidad y la apertura a lo por-venir. Por ello, habria que prestar
atencion, siempre, a los efectos del calculo econémico como medio de averiguar en qué

areas se encuentra la afeccion del otro —incalculable—. Sin duda,

[...] el otro responde siempre, por definicion, en el nombre y la figura de lo incalculable. Ningtn
cerebro, ningtin analisis neuroldgico supuestamente exhaustivo puede entregar el encuentro del

otro. [Derrida y Roudinesco, 2009: 62]

Finalmente, la experiencia de la libertad siempre nos llega ligada a lo otro en forma
de acontecimiento imprevisible e incalculable —denominado por Derrida, «lo que
viene»—. Si bien esta libertad no seria una libertad positiva, puesto que no hace
referencia a una autonomia y soberania de accion, se ha de reconocer que el efecto de

«lo que viene» significa que:

[...] aunque nadie sea un «sujeto libre», existe algo «libre», se abre cierto espacio de libertad, o en
todo caso supuestamente esta abierto por (lo) que viene, un espaciamiento liberado, descendido

(antes y para la prenda, el empefio, la respuesta, la promesa, etcétera). [Ib.: 59]

Por otro lado, la cuestion de la responsabilidad también ha ejercido una gran
influencia en el pensamiento ético de Derrida. En este sentido podriamos
preguntarnos si la responsabilidad es un evento calculable.

En primer lugar, el filésofo normalien asocia la responsabilidad con una afirmacion
o un reconocimiento del otro. En ese sentido, la relacién con el otro siempre
demandara una responsabilidad infinita. Esto se concreta en dimensiones éticas como
el don, el perdon, la deuda, el deber o la hospitalidad. En todas ellas se produce una
apertura infinita y sin limites —sin salvaguardias ni cortapisas— a las necesidades y

demandas del otro. Existe ahi, en efecto, una incalculabilidad por principio, y dicha

ISSN-e: 1885-5679

203

Eikasla

En.-feb.
2026



204

ALEHE

En.-feb.
2026

I EHE

Lo incalculable en el pensamiento de Jacques Derrida | Jabel A. Ramirez Naranjo

indeterminacion coloca a la responsabilidad en el &mbito ya mencionado de lo singular
y del acontecimiento. Pero al margen de esta incalculabilidad ética, también cabe
preguntarse si la responsabilidad, en si misma, es posible. Con ello no se quiere poner
en tela de juicio la posibilidad o el deber de comprometerse con el otro, sino mas bien
si es posible para un sujeto auténomo y realizativo asumir como suyo algo
incalculable, infinito e indeterminable. Para Derrida, afirmaciones como «asumo la
responsabilidad» o «ahi soy responsable» son tremendamente aporéticas, puesto que
las considera presunciones obscenas y reivindicaciones de una soberania insostenible
(Derrida y Nancy, 2005: 10). La razén de lo anterior yace en el hecho de que el
acontecimiento debe exceder siempre todo poder realizativo. Efectivamente, cada vez
que se insiniia una responsabilidad realizativa, propia del sujeto calculador, el
acontecimiento queda neutralizado. FEl acontecimiento, en el caso de Ila
responsabilidad, requiere vulnerabilidad e impotencia (Derrida, 2017). De ahi la aporia
que se da cada vez que se exige una responsabilidad apropiada por un sujeto y, a la
vez, se pretende que esta tenga en cuenta la singularidad imprevisible del
acontecimiento, que es algo inapropiable por sujeto alguno. Por lo tanto, debemos

mutar nuestra concepcion de responsabilidad, puesto que:

Si hay una responsabilidad, ésta ya no es en absoluto la de esa tradicion que implica
intencionalidad, subjetividad, voluntad, yo consciente, libertad, autonomia, sentido, etc.; se trata de
otra responsabilidad y, por consiguiente, de una mutacién radical en nuestra experiencia de la

responsabilidad. [Derrida, 2017: 11]

La responsabilidad que hay que tomar en cuenta debe permanecer incalculable y no
programable. Una actitud como esta contrasta con la tendencia a instaurar un modelo
de responsabilidad —como aquella que promueven las compafias aseguradoras—
que, contrariamente, intenta atribuir a todo evento posible un cdlculo de
responsabilidades. De ahi la importancia de darse al abandono, y de exponerse a lo
inconmensurable e imposible del don o del deber (id.).

En cualquier caso, esta fuera de toda duda que un dmbito de la ética que se muestra
estrechamente influido por las relaciones entre el calculo y lo incalculable es el del
derecho y la justicia. Si leemos la obra Fuerza de ley (2017: 13), comprobaremos que, tal

y como reconoce el propio Derrida, los discursos que versan sobre el don mas alla de

ISSN-e: 1885-5679



A1 EHE

Lo incalculable en el pensamiento de Jacques Derrida | Jabel A. Ramirez Naranjo

lo distributivo y el intercambio, asi como todo aquello que discute acerca de lo
incondicional o lo incalculable, y lo singular o lo heterogéneo, a la postre trata sobre la
justicia, aunque solo sea de manera oblicua (ib.: 21).

Si se analiza la experiencia de la aporia que, en muchas ocasiones, se presenta a la
hora de decidir entre lo justo y lo injusto, se vera que no existe experiencia de la justicia
sin la participacion de lo imposible que plantea la aporia. De hecho, si se intenta aplicar
una regla como las que componen el derecho a un caso particular, se comprobara que,
sin perjuicio de que de facto haya un beneficio palpable, lo cierto es que no habra

presencia de justicia en ese caso. Derrida afirma que:

El derecho no es la justicia. El derecho es el elemento del calculo, y es justo que haya derecho; la
justicia es incalculable, exige que se calcule con lo incalculable; y las experiencias aporéticas son
experiencias tan improbables como necesarias de la justicia, es decir, momentos en los que la decisién

entre lo justo y lo injusto no esta jamas asegurada por una regla. [Derrida, 2017: 39]

A la luz de lo anterior, es sencillo percibir que la conciliacion entre un acto de
justicia, que representa una singularidad irremplazable, y la forma general de una
regla, norma o imperativo legal, sera muy dificil de lograr.

Queda claro, entonces, que la distincién entre derecho y justicia esta relacionada con
la incalculabilidad. La justicia es «infinita, incalculable, rebelde a la regla, ajena a la
simetria, heterogénea y heterétropa», mientras que el derecho es «un dispositivo
estabilizante, estatutario y calculable, sistema de prescripciones reguladas y
codificadas» (ib.: 50).

No obstante, para Derrida, no existe una separacion didfana entre ley y justicia,
puesto que el derecho se ejerce generalmente en nombre de la justicia, y esta, a su vez,
debe instalarse en un entramado de normas que deben ser practicadas para
movilizarla.

La antedicha relacion entrecruzada de ambas nociones puede comprobarse en el
caso del ejercicio de la libertad de accién cuando esta se evalua juridicamente. En
efecto, aunque la autonomia implica dacién de las propias normas de comportamiento,
para que la accion sea justa debe ampararse en una regla, lo cual significa que debe ser

del orden de lo calculable. Paraddjicamente, si alguien actiia simplemente siguiendo

ISSN-e: 1885-5679

205

Eikasla

En.-feb.
2026



206

ALEHE

En.-feb.
2026

Pikasia

Lo incalculable en el pensamiento de Jacques Derrida | Jabel A. Ramirez Naranjo

normas, no se considera que lo haga libremente. (ib.: 52). Esto nos conduce al

planteamiento siguiente:

Para ser justa, la decision de un juez, por ejemplo, no debe solo seguir una regla del derecho o
una ley general, sino que debe asumirla, aprobarla, confirmar su valor, mediante un acto de

interpretacion que vuelva a instaurarla, como si la ley no existiera con anterioridad. [Id.]

Hacer justicia a través del derecho, implica la inclusion de un elemento de
destructividad, y reinstauracion de la norma seguida, que genera un complejo de
calculabilidad e incalculabilidad inextricable.

Este fendmeno es especialmente observable en la misma voluntad de calcular que
implica la decision de aplicar una norma. Dicha voluntad en si misma no puede ser
del orden de lo calculable; debe proceder del exterior de la calculabilidad y mandar
sobre ella. En el caso de la dicotomia entre derecho y justicia, esto conduciria a la

experiencia de la indecidibilidad. Ciertamente,

[...] indecidible es la experiencia de lo que, desconocido, siendo heterogéneo con respecto al
orden de lo calculable y de la regla debe, sin embargo, —es de un deber de lo que hay que hablar—

entregarse a la decision imposible, teniendo en cuenta el derecho y la regla. [Derrida, 2017: 55]

Por todas las razones que se han ido viendo, lo cierto es que las decisiones éticas no
pueden responder simplemente a calculos racionales. En muchas ocasiones es
necesario entregarse a decisiones imposibles, y ello sin ignorar la razonabilidad del
corpus legal. Tal operacion genera una doble incalculabilidad: aquella proveniente de
la imposibilidad del cdlculo racional, y también la producida por el efecto de
indecidibilidad que esto provoca a la hora de aplicar las reglas legales.

El origen de este fendmeno debe buscarse, como se ha dicho ya, en la irrepetibilidad
del acontecimiento y en la singularidad del otro —que sera la causa principal de la
existencia de los problemas éticos—. Desde esa perspectiva la presencia del otro, la
respuesta a lo absolutamente otro, alumbra una responsabilidad infinita cuya
respuesta puede implicar, incluso, la contradicciéon con las normas y leyes. Para

ilustrar esta idea, Derrida, acude en Dar la muerte (2000), al concepto de sacrificio.

ISSN-e: 1885-5679



JIEHE

Lo incalculable en el pensamiento de Jacques Derrida | Jabel A. Ramirez Naranjo

En esta obra, Derrida ejemplifica la relacion problematica que se produce en el
proceso de decision ética ante la demanda de la singularidad absoluta de lo otro.
Cuando, en la narracion biblica, Abraham se ve compelido al sacrificio de su hijo Isaac,
acontece una decision que trasciende cualquier cdlculo racional o, incluso, moral.
Abraham sacrificaria a su hijo por una obediencia absoluta a lo divino, que representa
aqui lo incalculable, y no por alguna ldgica o calculo utilitario. Dicha incalculabilidad
se representa por medio de la injustificacidon ética que supone un sacrificio tan atroz
de un ser inocente, mas alla de la demanda de lo otro supremo. No existe ninguna
regla moral que permita la resolucion de un conflicto ético como este. La logica del
sacrificio implica la apertura a un impredecible e incalculable que trasciende cualquier
economia de la proporcionalidad en el intercambio. Incluso, se podria llegar a
contradecir la ética de la responsabilidad calculada. Consecuentemente, habria una
responsabilidad absoluta hacia el deber absoluto, a pesar del precio que implica
transformar esa responsabilidad en actos irresponsables desde el punto de vista

normativo (Derrida, 2000: 74).
§ 5. Conclusiones

Para concluir, seria interesante extender el estudio del fendmeno de la
incalculabilidad hasta sus raices epistemoldgicas. Al comienzo de este breve ensayo
apuntdbamos que los efectos numéricos de la incalculabilidad no son sino una
consecuencia de la incapacidad, mas profunda y metafisica, de hacer presente lo
ausente. Ahora quiza es el momento de tratar de entender como los efectos de la
incalculabilidad se propagan también por lo numérico, contextualizando y dando
apoyo epistémico a las repercusiones que se producen en instancias superiores del
pensamiento, tales como la ética o la politica.

Jacques Derrida pensaba la matematica como un sistema signico de gran potencial
—paralelo al lenguaje— a causa de su desconexién de partida con cualquier
significante prefijado. El formalismo de sus estructuras coadyuvaba al deslizamiento
de los significados que habia sido estudiado por Derrida, y las erigia, en consecuencia,
en modelo a investigar. Efectivamente, Cristina de Peretti (1989: 60) sefiala que las

matematicas representan una forma de escritura que supera el lenguaje hablado, al

ISSN-e: 1885-5679

207

Eikasla

En.-feb.
2026



208

ALEHE

En.-feb.
2026

I EHE

Lo incalculable en el pensamiento de Jacques Derrida | Jabel A. Ramirez Naranjo

portar significado en ausencia de sonido. Qué duda cabe de que el lenguaje comparte
con las matematicas varias similitudes. Principalmente el signo, comin a ambas
manifestaciones epistémicas, otorga ambigiiedad e indeterminacion a las estructuras
matematicas y lingiiisticas. Por tanto, la indeterminacion propia de la matematica
unida a la diferencia de un signo vaciado de materialidad son las garantes de una
multiplicidad de significados, impidiendo asi alcanzar una certeza absoluta por medio
del cdlculo matematico, y por ello, la matematica debe, entonces, introducir su

significado desde el exterior. En efecto:

Cuando critica la caracteristica leibniziana, el formalismo del entendimiento y el simbolismo
matematico, realizan el mismo gesto: denunciar el ser-fuera-de-si del logos en la abstraccion sensible

o intelectual. La escritura es este olvido de si, esta exteriorizacidon. [Derrida, 1997: 33]

Por todo ello, es importante reconocer que la metafisica de la presencia sale
gravemente dafnada del estudio de la matematica como forma de lenguaje no-fonético,
esto es, de escritura signica.

Ademads, es cuestionable que el formalismo matemadtico proporcione un acceso
directo a la realidad objetual o fisica puesto que sus estructuras intervienen en la
construccidn del significado y en su origen, como hemos dicho, se encuentra ausente
de todo significante.

Por ello es de gran importancia contemplar cémo los efectos de la incalculabilidad
se remontan hasta el lenguaje matematico, ya que podrian influir decididamente en la
configuracion del acceso mediado por el signo a la realidad.

La incalculabilidad en el fendmeno del crecimiento numérico suele ser
comprendido como la desmesura de las cantidades, y posee un efecto ontoldgico de
gran calado en forma de violencia o hybris numérica.

Y es que existe en la naturaleza del nimero una tendencia a la desmesura, al caos y
al desbordamiento de los limites de la racionalidad que se manifiesta en el fendmeno
del crecimiento numérico. La cuestion del aumento o disminucion de las cantidades
siempre ha supuesto el peligro de la alteracién de la misma esencia de las cosas si con
el crecimiento no se presenta un orden limitante y definitorio. Es, por tanto, un
problema que se circunscribe en la generalidad de la identidad y del curso del devenir

(Zellini, 2016).

ISSN-e: 1885-5679



JIEHE

Lo incalculable en el pensamiento de Jacques Derrida | Jabel A. Ramirez Naranjo

El crecimiento puede ser tanto limitado como ilimitado; en el primer caso, el nimero
se dirige a lo infinitamente grande o a lo infinitamente pequefio, dando lugar a graves
problemas de incalculabilidad de cantidades presentes tedricamente en el mundo de
lo real. El intento de aproximacion mediante métodos matematicos de diverso grado
de sofisticacion puede portar en su seno la semilla de la incalculabilidad a causa de
una estructura matematica inadecuada, tal como la resultante del mal
condicionamiento de las matrices o del redondeo de cantidades infinitesimales. Esta
incalculabilidad sobrevenida puede comprenderse como un efecto de intentar
aprehender una realidad continua por medio de entidades discretas, como son los
numeros, pero también como una consecuencia del deslizamiento significante de las
estructuras matematicas, que intentan adaptar una exterioridad por medio de un
constructo signico indeterminado y vacio. Esto significa que, a la hora de realizar
calculos complejos, como los que aparecen en la técnica y la matematica aplicada,
siempre estard presente el peligro de crecimiento, o decrecimiento, desmesurado de
los nimeros. Tal fendmeno desbordaria la capacidad fisica de céalculo de los
computadores, dando al traste con la finalidad epistémica de la operacion. El calculo
quedaria suspendido en la nada de la locura y el caos. El crecimiento explosivo y
cadtico de los numeros presente en determinados calculos cientificos tendria, asi, una
cualidad violenta, ya que arruinaria cualquier finalidad racional y constructiva de
estos, provocando un alejamiento de las expresiones numéricas de la realidad que
pretendia en su inicio ser medida o conformada.

Vemos, por tanto, que la vision de Derrida acerca de lo incalculable también se
extiende a otros dominios. La incalculabilidad es consustancial a la existencia, y
constituye una ruptura con la armonia y la pureza a causa de la destruccién del
equilibrio de fuerzas instaurado por el cdlculo aquilatado de reglas, consecuencias,
responsabilidades y limites. No obstante, no podemos dejar de reconocer que,

esencialmente, es la tinica forma de aceptar y acoger a la realidad.

Bibliografia

Cragnolini, Monica B. (2007), Derrida, un pensador del resto. Buenos Aires, La Cebra.
Derrida, Jacques (2017), Fuerza de ley: el «fundamento mistico de la autoridad». Madrid, Tecnos
[1994].

ISSN-e: 1885-5679

209

Eikasla

En.-feb.
2026



210

ALEHE

En.-feb.
2026

Pikasia

Lo incalculable en el pensamiento de Jacques Derrida | Jabel A. Ramirez Naranjo

Derrida, Jacques (2003a), Espectros de Marx. Madrid, Trotta [1993].

Derrida, Jacques (2003b), Papel Mdquina. La cinta de mdquina de escribir y otras respuestas. Madrid,
Trotta [2001].

Derrida, Jacques (2000), Dar la muerte. Barcelona, Paidos [1999].

Derrida, Jacques (1998), Politicas de la amistad seguido de El oido de Heidegger. Madrid, Trotta
[1994].

Derrida, Jacques (1997), La diseminacién. Madrid, Espiral [1972].

Derrida, Jacques (1994), Mdrgenes de la filosofia. Madrid, Catedra [1972].

Derrida, Jacques (1989), La escritura y la diferencia. Barcelona, Anthropos [1967].

Derrida, Jacques (1986), De la gramatologia. México, Siglo XXI [1967].

Derrida, Jacques (1977), Posiciones. Valencia, Pre-Textos [1972].

Derrida, Jacques (s. £.), La diferencia [Différance]. (Aquiles Trujillo, trad.). Santiago de Chile,
Escuela de Filosofia Universidad ARCIS [1968],
<https://www.philosophia.cl/biblioteca/Derrida/l.a%20Diferencia.pdf>, [20/4/2024].

Derrida, Jacques y Dufourmantelle, Anne (2008), La hospitalidad. Buenos Aires, La Flor [1997].

Derrida, Jacques y Nancy, Jean-Luc (2005), «Didlogo entre Jacques Derrida y Jean-Luc Nancy»,
en Anthropos: Huellas del Conocimiento, n.° 205, pp. 27-48.

Derrida, Jacques y Roudinesco, Elisabeth (2009), Y marfiana, qué... Buenos Aires, FCE [2001].

Derrida, Jacques; Susanna, G. y Nouss, A. (2006), Decir el acontecimiento, jes posible? Madrid,
Arena libros [2001].

Guerrero Salazar, William F. (2017), Aporias de la deconstruccion: en torno a la filosofia de la
alteridad en Jacques Derrida. Bogota, Universidad Libre.

Nielsberg, Jérome-Alexandre (2004), «Jacques Derrida - Penseur de l'événement», en
L’Humanité, 28 de enero.

Peretti, Cristina de (1989), Texto y deconstruccion (Jacques Derrida, prdlg.). Barcelona,
Anthropos.

Zellini, Paolo (2016), La matematica de los dioses y los algoritmos de los hombres, Madrid, Siruela.

ISSN-e: 1885-5679


https://www.philosophia.cl/biblioteca/Derrida/La%20Diferencia.pdf

