
51 

 

 
  

 

Φρήν fenomenológico: resonancias | Juan Carlos de Pedro Marinero 

 

ISSN-e: 1885-5679 

N.º 133 
En.-feb. 
2026 

 

 

Φρήν fenomenológico: resonancias 
Juan Carlos de Pedro Marinero. Profesor de Filosofía en el IES Zorrilla 

(Valladolid, España) 

Recibido 26/10/2025 • Aceptado 25/11/2025 

 

 

 

 
  

Resumen  

Este ensayo rinde homenaje a la filosofía de 

Ricardo Sánchez Ortiz de Urbina explorando la 

noción de φρήν como núcleo del dinamismo 

intencional. El texto recorre seis momentos del 

pensamiento: desde el prólogo intencional, que 

plantea la fenomenología como un campo de 

resonancia activa, hasta la resonancia difusa de 

los conocimientos impropios; la aparición como 

atractor expone cómo la experiencia filosófica 

se enraíza en un flujo respiratorio de aperturas 

y cierres, entre el lenguaje y el arte, entre lo 

propio y lo impropio. Resonancia elíptica 

describe el modo en que lo que aparece en el 

campo no es una copia ni una ilusión, sino una 

presencia escindida. Mientras que las 

circulaciones del campo intencional trazan una 

«geometría» especial fenomenológica de lo 

visible y lo decible. Finalmente, la epokhê se 

presenta como un gesto límite pero decisivo 

que permite liberar el φρήν del naturalismo y 

acceder a una forma radical de pensar que ya no 

se basa en estructuras eidéticas, sino en 

movimientos de reconfiguración experiencial. 

 

Palabras clave: φρήν, resonancia, campo 

intencional, atractor, epokhê, impropio, 

naturalismo. 

 

Abstract 

Phenomenological φρήν: resonances 
 

This essay pays tribute to the philosophical 

work of Ricardo Sánchez Ortiz de Urbina by 

exploring the concept of φρήν (phrén) as the 

pulse of phenomenological intentionality. 

Structured in six thematic parts —from the 

Intentional Prologue to the Diffuse Resonance of 

improper knowledge— the text develops a 

dynamic understanding of phenomenology as a 

field of tension, breath, and reconfiguration. 

Central is the idea of appearance as attractor, 

where the emergence of phenomena is neither 

representation nor illusion, but elliptical 

presence. The epokhê, reframed not as 

suspension but as passage, allows for a 

detachment from naturalism, giving way to a 

philosophy grounded in experience rather than 

eidetic systems. Urbina’s phenomenology, as 

shown here, is not a return to consciousness, 

but a migration of the phrén across layers of 

perception, imagination, and design. 

 

Key words: Φρήν, Resonance, Intentional Field, 

Attractor, epokhê, Improper, Naturalism. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

 
 

Φρήν fenomenológico: resonancias | Juan Carlos de Pedro Marinero 

 

ISSN-e: 1885-5679 

    52 

 
N.º 133 
En.-feb. 
2026 

 

 

 

 

 

 

 

  



53 

 

 
  

 

Φρήν fenomenológico: resonancias | Juan Carlos de Pedro Marinero 

 

ISSN-e: 1885-5679 

N.º 133 
En.-feb. 
2026 

 

 

Φρήν fenomenológico: resonancias1 
Juan Carlos de Pedro Marinero. Profesor de Filosofía en el IES Zorrilla 

(Valladolid, España) 

Recibido 26/10/2025 • Aceptado 25/11/2025 

 

 

Anotar 

 

§ 1. Prólogo intencional: la aparición como atractor 

 

Ricardo Sánchez Ortiz de Urbina no pertenece a la «actualidad filosófica», en cuanto 

esta es tomada en sentido «diacrónico» de lo que se llamaría el «fenómeno» filosófico 

moderno. Antes bien pertenece a la «actualidad sincrónica» de la filosofía, pues su 

desarrollo filosófico se ha llevado a cabo en correspondencia con el camino seguido 

por la ciencia a partir del s. XX y la revolución fenomenológica iniciada por Edmund 

Husserl, refundida más tarde por Marc Richir al adentrarse de forma insólita en la 

inmensa obra póstuma del iniciador de la fenomenología «poniendo de manifiesto que 

los avances en filosofía no radican tanto en distinciones técnicas menores, sino en 

profundas disociaciones que se esconden tras las ideas aparentemente más sencillas», 

(Sánchez Ortiz de Urbina, 2011: 150). 

 

 
1 Φρήν, φρενός integra el concepto de intencionalidad de manera general; previa epokhê digamos. En 

Homero el término, según el diccionario Pierre Chantraine (1999: 1227), se utiliza para designar la 

‘mente’ interna, sede del pensamiento en las entrañas, asiento de la inteligencia y la voluntad diríamos; 

literalmente separa el corazón y los pulmones (viscera thoracis) de las vísceras inferiores (abdominis); 

como órgano anatómico no identificado, puede ser el diafragma, el espacio entre este y el tórax, 

pericardio, o grupo de órganos (frónesis); en Esquilo mente perturbada que destruye la razón o sensatez 

más bien. En Perseus, se analiza así (Crane, 2024): 1) properly = diafragma, el diafragma o músculo que 

separa el corazón y los pulmones (viscera thoracis) de las vísceras inferiores (abdominis), Aesch.; 

generalmente en pl., Arist., etc. II.in Hom., φρήν o φρένες = las partes del corazón, el pecho, Lat. 

praecordia, Illinois; φρένες ἀμφιμέλαιναι id=Il. 2) el corazón, como asiento de las pasiones, Hom., etc.; 

ἐκ φρενός desde el mismo corazón, Aesch.; φῦσαι φρένας para producir un espíritu altivo, Soph. 3) el 

corazón o la mente, como sede del pensamiento, φρενὶ νοεῖν, ἐπίστασθαι Il., etc.; μετὰ φρεσὶ 

μερμηρίζειν Od.; κατὰ φρένα εἰδέναι, γνῶναι Il., etc.; κατὰ φρένα καὶ κατὰ φρέναι έυδέναι, γνῶναι Il., 

etc.; κατὰ φρένα καὶ κατὰ θυμόν, como en lat. mens animusque, id=Il.;—por lo tanto, los hombres pierden 

su φρενες, i. mi. su ingenio, Od.; πληγη φρένας ἃς πάρος εἶχεν Il.;—así, en el ático, φρενῶν ἀφεστάναι, 

ἐκστῆναι estar fuera del ingenio, Soph., Eur.; ποῦ ποτ᾽ εἰ φρενῶν; satisne sanus es? sof.; φρενῶν ἐπήβολος 

en posesión de los sentidos, id=Soph.; ἔνδον φρενῶν Eur.; ἐξ ἄκρας φρενός, i. mi. superficialmente, 

Aesch. 4) de bestias, Il. 5) voluntad, propósito, Soph. 



 
 

 
 

Φρήν fenomenológico: resonancias | Juan Carlos de Pedro Marinero 

 

ISSN-e: 1885-5679 

    54 

 
N.º 133 
En.-feb. 
2026 

 

 

IMAGEN 1: 96, Miguel Januario 38, 71444 -9, 14389; y 97, Pedro Batista 38, 38, 71500 -9, 14361 (Vicente et al., 2015)2. 

 

Igual que en una obra de arte, una trayectoria filosófica queda dibujada en las 

dimensiones de contexto y de actualidad, en función la una de la otra, según una doble 

contra–ley: resistencia al sociologismo y resistencia al actualismo; contrariamente a lo 

que se piensa en ámbitos académicos, no podemos tener una relación directa con su 

obra, pues unas veces quedaría reducida a su contexto y otras en cambio a una 

 
2 Estos grafitis son un ejemplo de espacio estromatológico urbiniano diafrenético: díptico de grafismos, 

en restos, indicios y tensión; una experiencia de lo impropio. Caras intencionales nos miran sin vernos. 

Aparición elíptica. En una arquitectura bruta urbana como fondo del aparecer. Un atractor estético hacia 

el campo intencional. El grafiti, tanto como la tensión fenomenológica de la comedia o la tragedia, participa 

de la propiedad fenomenológica fundamental de la transposición mediante los tres quiebros 

fenomenológicos: no se puede definir mediante el concepto de belleza; no hay ninguna representación o 

mímesis especular, pues no está dentro de un entramado lingüístico; y así, el lenguaje no sirve como 

mediador. En el grafiti entran en juego la imaginación, la phantasia y el estatuto del «objeto diseñado»; 

el grafiti toca el punto neurálgico de la distinción entre imaginación y phantasia; puede transitar entre 

niveles para alcanzar el nivel medio del campo impropio. En este caso, la imaginación se presenta en el 

nivel inferior del campo impropio, cerca de lo subjetivo, o representaciones ya dadas; pero sólo simula o 

representa, sufre de automatismo simbólico y su capacidad de experiencia artística o estética es limitada; 

se necesita una «emergencia» simbólica que resuene con lo real sin agotarlo, una apertura al aparecer 

originario del sentido desde un lugar donde el lenguaje ha sido desplazado; la phantasia es lo que aparece 

sin ser objetivado plenamente; el grafiti debe pasar sin embargo por el «objeto diseñado» una vez roto 

el automatismo, por ejemplo una simple barandilla se desfuncionaliza, deja de ser un objeto práctico, 

aunque podamos agarrarlo, y se prepara para la transposición al nivel artístico del grafiti que subvierte 

el espacio público y es capaz de provocar una experiencia estética impropia, integrándose entonces con el 

grafiti en sí. Pasa así a ser un des-objeto; el grafiti no es una «imagen mental» o una «decoración urbana», 

pues la percepción queda desautomatizada. La sensación, percepción e imaginación son simplemente 

facultades implicadas en la apertura estética de la phantasia que, realmente por sí sola, no las necesita. 

Pero el grafiti por sí mismo no es ni arte ni phantasia, se trans-pone en función de la intención del 

productor, la recepción del espectador competente, y la estructura del campo intencional en el que 

aparece. Los niveles serían: inferior propio (técnica, trazo); inferior impropio (objeto diseñado); medio 

impropio (des-objeto, obra artística); y superior impropio (sentido, atractor estético) en una resonancia o 

comprensión radical. 



55 

 

 
  

 

Φρήν fenomenológico: resonancias | Juan Carlos de Pedro Marinero 

 

ISSN-e: 1885-5679 

N.º 133 
En.-feb. 
2026 

 

 

actualidad que la convertiría en idealista per se, sin atender a su complejidad, 

dispersión, e innovación. Todo ello nos lleva, a partir de la llamada «revolución de la 

fenomenología», a la problemática de considerar a los filósofos dentro de una 

«tradición ininterrumpida». Nos aventuramos a decir con Ricardo Sánchez Ortiz de 

Urbina, en este caso llevado no al arte sino a la filosofía, que no se puede reducir el 

quehacer filosófico a teorías, porque es la filosofía (fenomenológica ya) la que nos 

reduce a nosotros. Ni siquiera la «forma» filosófica se deduce de su contexto, sino que 

lo explica, y lo mismo ocurre con la actualidad; la obra filosófica de Ortiz de Urbina 

subvierte el contexto y la actualidad. El filósofo ha dejado de ser pinchado en el corcho 

temporal de la Historia de la Filosofía, porque esa Historia ha dejado de ser la 

representación del tiempo; en el nuevo fundamento la linealidad cronológica ha 

entrado en el campo intencional, y puede marchar (καιρός) a tiempo o a destiempo; el 

filósofo ahora suspende lo dado, y permite la «emergencia» del aparecer (pero como 

una inteligibilidad operativa en la que él mismo está en juego). Siguiendo la metáfora 

frenética, φρήν, con ese filósofo, el diafragma del pensar ha mutado; el corazón racional 

o la mente universal discontinua guiada por la lógica materialista, las desviaciones y 

las anomalías, ha sido desplazada: articulación, resonancia y suspensión, frente a 

separación, representación y sistema. Ahora el fenómeno no está dentro de un sistema, 

espera en su inapariencia. La historia de la filosofía pasa a ser una transposición 

fenomenológica del pensamiento a través de campos del sentido y el filósofo deja de 

ser el mero arquitecto de unas doctrinas universales, por muy afectado materialmente 

que estuviera por el contexto de su época. El órgano racional clásico, como φρήν 

homérico, muta o recupera más bien el diafragma del aparecer, en un esfuerzo por 

hacer que la filosofía respire; un diafragma integrado en el campo intencional, con dos 

enormes cúpulas: arte y lenguaje, como si fueran las dos inmensas cavidades por las 

que transita el aire del propio campo intencional. Alguien pensará que la 

fenomenología es abstrusa, difícil, psicologista, idealista, con residuos del 

romanticismo y kantismo, y que requiere un esfuerzo «inhumano» incomprensible; la 

filosofía fenomenológica de Urbina no es posible si se sigue pensando tal cosa; refleja un 

plan didáctico elaboradísimo; si alguien se inicia en la lectura de las Meditations 

phénoménologiques de Mar Richir (1992), encontrará una cartografía en Urbina 

esclarecedora. Lo hace respirar. 



 
 

 
 

Φρήν fenomenológico: resonancias | Juan Carlos de Pedro Marinero 

 

ISSN-e: 1885-5679 

    56 

 
N.º 133 
En.-feb. 
2026 

 

 

Pero, para comenzar la entrega, bastan unos datos al azar. 

Ricardo Sánchez Ortiz de Urbina nació el Salamanca el 12 de abril de 1930. Los años 

30 fueron una década decisiva para el mundo: en España se inicia el decenio de 

implantación de la II República en 1931 y se cerrará la década con la cruenta guerra 

civil de 1936. La gran mayoría de la población era pobre, dispersada y mal 

comunicada. Buñuel filma en quince días Un chien andalou (1929), una película muda 

para una época de silencio. El 25 de abril de 1930 se constituye la institución soviética 

del Gulag, donde «institucionalmente» mueren millones de personas. 

En el resto del mundo: el dispositivo Bombe (ordenador de uso específico, cuyo 

diseño inicial se llevó a cabo en 1939 en el Government Code and Cypher School 

(Bletchley Park) por Alan Turing) con sus tambores rotativos, era capaz de replicar la 

acción de varias máquinas Enigma cableadas y descubría los ajustes diarios que hacían 

los nazis en el artefacto que había sido patentado en 1918 por la empresa alemana 

Scherbius y Ritter, con un encriptado de más de ciento cincuenta billones de 

combinaciones posibles que les aseguraba todas las comunicaciones (Wikipedia, 2024). 

Por otro lado la mecánica cuántica descubre que la energía no es un fenómeno 

continuo sino que se emite y se absorbe en cantidades minúsculas, y el principio de 

incertidumbre de Heisenberg (Wikipedia, 2025) establece la imposibilidad de que 

determinados pares de magnitudes físicas observables y complementarias sean 

conocidas con precisión arbitraria, es decir que las partículas tienen a la vez diferentes 

valores de posición y momento lineal, por tanto no se dan estados físicamente posibles 

con valores fijos de momento y posición, sin ni siquiera intuir la posible estructura 

oculta de su movimiento; no se trata de una limitación del observador o del 

instrumental técnico, sino una propiedad constitutiva del estado cuántico: no hay 

estados definidos de dónde y qué velocidad tiene la partícula. 

 

Después de una larga vida de docencia y de destinos, entre los que se encuentran 

Alemania y Lovaina ⎯donde tiene acceso directo a los manuscritos de Husserl y 

conoce a Iso Kern, encargado en el archivo de Husserl que, según cuenta Urbina, iba 

en bicicleta a trabajar⎯, pasa por Oviedo y trabaja con Gustavo Bueno; en 1985 obtuvo 

la cátedra de Historia de la Filosofía en la Universidad de Valladolid, donde se 

convierte, como hemos visto, en el impulsor de la enseñanza pública de la Filosofía, 



57 

 

 
  

 

Φρήν fenomenológico: resonancias | Juan Carlos de Pedro Marinero 

 

ISSN-e: 1885-5679 

N.º 133 
En.-feb. 
2026 

 

 

carrera universitaria que solo tenía una alternativa en Valladolid, en un instituto de 

Filosofía religioso. 

Su empuje personal y académico permite, así, el acceso abierto, riguroso y 

comprometido a ese saber tan sorprendente a veces socialmente. Fue aquí donde se 

empieza a gestar su estromatología: ese saber hacia el sentido. Hacia el… porque es algo 

que se busca, no como algo innato o algo presupuesto o religioso, o algo que ya esté 

ahí como si se tratara de un fenómeno innato, eso del sentido, como cuando se cree en 

el sentido innato para el arte, una especie de «circuito neurológico que nos permitiría 

por ejemplo reconocer iglesias barrocas», como dice Arthur Danto (1989: 162). 

Hay una tesis fuerte, ya hemos dicho, que empieza a gestarse en Valladolid a la 

contra del materialismo filosófico: es la estética la que sirve de alimentación del sentido; 

la trans-cendencia absoluta fenomenológica se encuentra más allá de la frontera 

establecida por el campo intencional que encontrará su «campo» de batalla en la 

ambigüedad o indeterminación y en la inhabitabilidad, puesto que el espacio y el tiempo 

clásicos quedan afectados, y hasta que no se produce la inversión del campo, aún sin 

lo que se llama nexo superior (de la estética al sentido), no desaparece el riesgo de muerte 

del campo intencional, gracias al movimiento interno (οἰκῶ) que reconfigura el campo 

sin destruir y lo hace rehabitable.  

En el artículo «La constitución del campo intencional y su vulnerabilidad entre 

abismos» (2022), Urbina expone que el campo intencional se cierra en torno a cuatro 

abismos relacionados dos a dos: de inhumanidad (la eidética sola sería inhumana); de 

ceguera (la naturaleza sola sin los niveles que impone el campo intencional sería ciega); 

de trans-cendencia (cuya experiencia límite, en fuga, es la religión intencional, no 

racional, pero exenta de heteronomía); y de cis-cendencia (retorno a la «animalidad», 

pérdida de la epokhê). Debemos articular tres dimensiones de la realidad: la de la 

naturaleza, la de la intencionalidad y la de la eidética; la intencionalidad se impone a 

las otras dos. El cierre del campo intencional es vulnerable, pero poderoso, para 

guardarse de esos límites espaciales, que siempre estarán distorsionados 

geométricamente; debe quedar siempre conciliado, no roto, porque sus «fantasías 

perceptivas» hacen circular el campo, nos atraen hacia él; las ascendentes nos salvan 

de la fuga «trans-cendente» (arriba) y las descendentes de la fuga «cis-cendente» 

(abajo). En el primer caso el atractor de la hazaña es la obra de arte, y en el segundo es 



 
 

 
 

Φρήν fenomenológico: resonancias | Juan Carlos de Pedro Marinero 

 

ISSN-e: 1885-5679 

    58 

 
N.º 133 
En.-feb. 
2026 

 

 

el lenguaje. Y hay un intermediario: la phantasia, que nos libra en realidad del caos de 

lo propio (Sánchez Ortiz de Urbina, 2023: 49).  

Un ejemplo que siempre pone Urbina es el arte poético: no se entiende ⎯insiste⎯ 

si se toma su material, las palabras, como un elemento formal que convierte el poema 

a la literalidad de las palabras, cambiando la función del lenguaje; en el arte de la 

literatura las palabras no tienen función de conformación, no es un movimiento en las 

palabras: 

 

La formulación más técnica de todo lo dicho es también de Marc Richir: «Hay, en la poesía, un 

recorrido de su espacio de dentro, y no un movimiento en el espacio de dentro». 

Es el espacio de dentro entero el que hace el recorrido. Eso es lo que hace un poema: nos induce 

a que nuestro «espacio de dentro» efectúe el recorrido impropio. El autor de esta hazaña es el sí 

profundo del poeta, que emerge del repliegue de la afectividad sobre sí misma: el sí modificado en 

phantasia. 

Estamos lindando la trascendencia absoluta. Hay un riesgo de muerte del campo intencional si 

no fuera porque el sí de la experiencia estética, en lugar de morir verticalmente disolviéndose en la 

trascendencia absoluta, se desplaza horizontalmente para iniciar y alimentar el sentido del lenguaje. 

[Sánchez Ortiz de Uribina, 2024: 177] 

 

§ 2. Resonancia3 de intencionalidad 

 

El ser humano queda así definido como un animal intencional porque «vive» en una 

arquitectura del «aparecer», y no puede dejar de ser intencional sin dejar de ser 

humano; no solo tenemos la tríada clásica de cuerpo, lenguaje e inteligencia, sino que 

vivimos orientados hacia las cosas y el mundo «aparece» para nosotros como sentido: 

apertura a lo no dicho, invisible y posible. No hay ego puro como centro constituyente 

del mundo, no hay actos intencionales como flechas del sujeto al objeto, inteligencias 

de un solo ojo; no hay reducción eidética que purifique lo esencial ni ego trascendental 

como sede gnoseológica de síntesis del sentido. La intencionalidad es una oscilación 

 
3 La resonancia, en medicina, es un fenómeno diagnóstico donde los tejidos del cuerpo responden a 

ondas (como en la resonancia magnética), revelando estructuras internas sin invadirlas; se trata de una 

lectura desde el eco interno del organismo. En música, la resonancia ocurre cuando un cuerpo vibra en 

respuesta a una frecuencia armónica, amplificando el sonido. En ambos casos, lo esencial es que algo 

responde sin ser forzado, revelando una interioridad latente. Así, en filosofía fenomenológica, la 

resonancia alude a la respuesta del campo intencional a una presencia que no se impone, sino que llama 

y se deja sentir. 



59 

 

 
  

 

Φρήν fenomenológico: resonancias | Juan Carlos de Pedro Marinero 

 

ISSN-e: 1885-5679 

N.º 133 
En.-feb. 
2026 

 

 

transposicional, pero no está vacía de contenido psicológico, al contrario que el yo 

puro husserliano, en monocularidad fenomenológica dirigida hacia el objeto, con un ojo 

único, central y no desplazable en su idealismo trascendental: 

 

IMAGEN 2: 13, Marialva Boneca y Maria do Mal 38, 71139 -9, 15389 (Vicente y Carreio, 2015). 

 

Merece la pena no obstante puntualizar la diferencia radical también con el 

transcendentalismo kantiano porque en la fenomenología, en general, se ha manejado 

siempre la idea de que la experiencia solo es posible bajo determinadas condiciones de 

posibilidad, pero mientras que Kant preconiza esa experiencia ya en niveles, hasta el 

último nivel, nouménico, en el que establece unas condiciones de posibilidad que 

quedan fuera de la experiencia real, digamos, Husserl, a pesar de sus grandes aporías, 

abre definitivamente un nuevo camino hacia esa experiencia en niveles. 

Se trata de una fenomenología entonces reformulada, revisada y que se resiste a la 

monocularidad para reemplazarla por una arquitectura abierta y densa del «aparecer»; 

un recorrido en tránsito que incorpora por fin aquella física cuántica a unos análisis 

fenomenológicos correspondientes con una nueva idea de ciencia, pues las ciencias son 

una modalidad derivada de la experiencia fenomenológica, no su fundamento; y aquí 

comienza verdaderamente la dificultad a la hora de la comprensión, porque no hay 

orígenes transparentes, sino estratos, residuos, deslizamientos, elipsis, caminos 

impropios, oscuros y contradictorios. 

 

¿Cómo entender los niveles fenomenológicos de la experiencia? 

Todo ello se fue gestando en sus lecciones, sobre todo de estética, y la introducción 

del pensamiento de Marc Richir en 1998. Un ejemplo es este esquema crítico kantiano, 



 
 

 
 

Φρήν fenomenológico: resonancias | Juan Carlos de Pedro Marinero 

 

ISSN-e: 1885-5679 

    60 

 
N.º 133 
En.-feb. 
2026 

 

 

de mis propios apuntes, en el que nos explicaba los sistemas simbólicos de la 

humanidad, en los niveles kantianos, aunque en realidad el curso se llamaba: Estética 

versus Filosofía del Arte; valga como inicio de la reformulación y análisis que estaba 

llevando a cabo: 

 

TABLA 1: Arquitectónica gnoseológica 

                                                                                               ------ 

                                                                                       

       4                          Ápeiron                      →FENOMENOLÓGICO 

                            ⎯⎯⎯⎯⎯⎯⎯⎯⎯⎯⎯           

      3                               Estética                                   

               JUICIOS  ⎯⎯⎯⎯⎯⎯⎯⎯⎯⎯⎯⎯ --------- 

  REFLEXIONANTES                                                            → Salto 

Mezcla de Richir-Kant ⎯⎯⎯⎯⎯⎯⎯⎯⎯⎯⎯⎯ -------- 

     2                              Teleología                              

                            ⎯⎯⎯⎯⎯⎯⎯⎯⎯⎯⎯⎯             

    1     JUICIOS        Juicios a priori             →SIMBÓLICO 

       DETERMINANTES            (Científicos)   

                                                                                           -------- 

 

Aquí, «a todo trapo», utilizando la «jaula kantiana», se nos explicaba a Kant, Husserl 

y, sobre todo Marc Richir. En 1998 Ricardo estaba impartiendo lecciones sobre Richir, 

cosa que no se estaba produciendo en ningún lugar del mundo; sin duda siempre 

grandes genios han coincidido en época y diferentes espacios, a priori, tratando los 

mismos temas e ideas de forma casi idéntica; valga el ejemplo de las visiones 

teleológicas de Goya y Hegel en las ideas de tiempo, historia y verdad. Goya presenta 

en el cuadro La verdad, el tiempo y la historia (1875) una intuición artística afín a la 

dialéctica histórica de Hegel; el Tiempo, que tiene cogida de la mano a la Verdad, como 

dialéctica histórica, representa el devenir, el paso necesario para que surjan las 

contradicciones; la verdad, con prestigio y autoridad, como una síntesis racional, no 



61 

 

 
  

 

Φρήν fenomenológico: resonancias | Juan Carlos de Pedro Marinero 

 

ISSN-e: 1885-5679 

N.º 133 
En.-feb. 
2026 

 

 

es absoluta desde el inicio sino que se desvela gradualmente al resolver la lucha en la 

Historia que acompaña; la Historia, la memoria desnuda, registra el proceso de la 

razón. No hay Verdad sin Tiempo, ni Historia sin Verdad; la figura de Cronos abre un 

velo. Pero como dijo Pablo Posada Varela (2021: 137): 

 

Discernir la relación filosófica y fenomenológica que se dio entre Marc Richir y Ricardo  Sánchez 

Ortiz de Urbina es cuestión para la que aún nos falta distancia, sin contar con que dicha relación aún 

pervive virtualmente, como pervive el diálogo con todo gran filósofo que no esté ya entre nosotros. 

 

De aquella arquitectónica, casi de forma inmediata, ya habíamos pasado, con Richir, 

a la matriz fenomenológica actual de las dimensiones de la realidad, solo en aquel 

tiempo ejercitada (v. Tabla 2). 

 

TABLA 2: Matriz fenomenológica de las dimensiones de la realidad 

 

Dimensiones                         Dimensión Natural        |    Campo intencional        |  Dimensión Eidética 

       Niveles                               (Materia/Hýlê)                 (Consciencia/Sentido)         (Esencias/Ideas) 

 

Nivel Superior  ↘                   Cuerpo cuántico           |  Phantasías puras            | Esencias atemporales 

(Polo originario)                      (energía en forma)         (pre-ego, aparición)            (noéticas sin historia) 

Síntesis sin identidad                     ↘ catábasis                          ↘ catábasis                                 ↘ catábasis 

Inconsciente fenomenológico 

 

Nivel Intermedio ⇅               Órganos sensibles        |  Fantasías perceptivas     |  Categorías lógicas 

(Polo de configuración          (sensorium)                      (síntesis simbólica)            (eidética estructurante) 

 simbólica)                                 ⇅ transposición                     ⇅ transposición                   ⇅ transposición 

Síntesis con identidad 

Nivel Inferior  ↗                     Objetos físicos               |  Percepciones empíricas   | Modelos eidéticos 

(Polo objetivo externo)         (espacio-tiempo)                 (doxa/mundo vivido)          (idealizaciones) 

 Síntesis objetivas                        ↗ anábasis                           ↗ anábasis                               ↗ anábasis 

 

En la anábasis se asciende desde lo empírico hacia lo originario; en la filosofía 

fenomenológica este movimiento se da tras la epokhê, que detiene el juicio «natural» 

para acceder a las capas más profundas del «aparecer» del sentido. En la catábasis 



 
 

 
 

Φρήν fenomenológico: resonancias | Juan Carlos de Pedro Marinero 

 

ISSN-e: 1885-5679 

    62 

 
N.º 133 
En.-feb. 
2026 

 

 

desde lo originario, phantasia, identidad no objetiva, se despliega el conocimiento en 

estructuras perceptivas, simbólicas o conceptuales. Y, finalmente, la transposición, 

indica los movimientos internos del campo intencional, hacia arriba y hacia abajo, no 

necesariamente desde el nivel intermedio, donde el sentido se transforma y se 

constituye por superposición de niveles, como estromas que articulan su estructura. 

 

IMAGEN 3: Ricardo Sánchez Ortiz de Urbina, Triángulos. 

Madera, 18 x 23 x 18. 

 

Teniendo en cuenta la verticalidad y la horizontalidad de la matriz fenomenológica; 

la verticalidad de los niveles marca el paso catabático en la fenomenología, (desde lo 

humano hacia lo originario), o el paso anabático en la ciencia (desde lo físico hacia lo 

humano); y la horizontalidad (las dimensiones de realidad) se refiere al modo de 

aparición del fenómeno. En la serie natural el conocimiento es reduccionista, parte de la 

realidad humana y desciende por anábasis explicativa (como en biología evolutiva o 

cosmología); y en la serie fenomenológica el conocimiento es constituyente, parte del 

fenómeno humano dado y reduce por epokhê para alcanzar el origen desde el cual se 

puede iniciar una anábasis no reduccionista, como en el arte o la filosofía.  

La realidad humana es el punto de cruce: en la serie natural es el punto más alto 

alcanzado por complejización; en la serie fenomenológica, metodológicamente la 

realidad humana es el punto más bajo, es el punto desde el que se desciende por epokhê 

(freno a las creencias dadas como evidentes) hasta lo originario; pero no hay ni 

ascensión ni elevación; no nos elevamos desde la naturaleza hasta el espíritu. Y se 

podría decir que la forma del arte nace en lo originario, contiene todos los demás niveles: 

no se da en capas simbólicas, ni técnicas, ni es cultural ni lógico, pero se despliega en 



63 

 

 
  

 

Φρήν fenomenológico: resonancias | Juan Carlos de Pedro Marinero 

 

ISSN-e: 1885-5679 

N.º 133 
En.-feb. 
2026 

 

 

las artes. Configuración estética inmediata. Lo originario es más bien un nivel 

estructural que hace posible el campo intencional, no aparece como objeto, pero es algo 

sin lo cual nada podría «aparecer». Descendemos desde el mundo constituido hacia el 

origen para dejarlo «aparecer». Es una catábasis, no una construcción (Sánchez Ortiz 

de Urbina, 2024: caps. 2, 17 y 18). 

También la idea clásica de filosofía queda afectada; a diferencia de las ciencias, la 

filosofía requiere de una experiencia estética directa, no puede afrontar sólo 

conceptualmente; y, por otro lado, las ciencias no son procedimientos, sino que quedan 

definidas por su nivel fenomenológico de aparición en la reducción elíptica (cada ciencia 

tendrá que aceptar su propia reducción fenomenológica), por la forma en que 

«aparece» en el campo intencional y cómo se relacione con los demás niveles en la trama 

del «aparecer»; cada ciencia no podrá reducirse, en cuanto al método, a su propia 

perspectiva lógica, sino a niveles entrecruzados en el campo donde se constituye el 

fenómeno dinámico, con las consecuencias del propio estado dinámico: sujeto implicado 

en un «aparecer» que implica a su vez siempre el campo intencional, fenómenos y 

cuasi-fenómenos «apareciendo», con una probabilidad u oscilación del sentido, 

abandonando el modelo metafísico de infinitud y fundamento último; el mundo ahora 

se organiza en discontinuidad, saltos y oscilaciones.  

Las estructuras del campo intencional no se agotan en un fin, sino que se entrelazan, 

cortan y trans-ponen; no hay telos sino flujos e intersecciones fenomenológicas. La 

intencionalidad no es un cálculo probabilístico entendido como cálculo estadístico 

sobre un conjunto dado. Tampoco existe una «función de onda» del sentido, sino 

entrelazamiento de niveles. El sentido es probable en una oscilación desligada de la 

definición matemática. E igual que la medición es constitutiva del estado de la 

partícula, la epokhê, definida como freno al naturalismo (2015: 9), permite que el 

fenómeno aparezca en sus capas; por eso la indeterminación cuántica y la epokhê 

hiperbólica convergen, pues se trata de hacer aparecer sin la apariencia mostrada. El 

peligro es que ese aparecer sin apariencia puede generar la circularidad infinita del 

vivir, la infinitud, a no ser que sea un autoaparecer para el sujeto afectivo, el cual según 

Richir en sus Méditations lleva un poder anonimizante que lleva de nuevo a lo 

inaprensivo del vivir, convirtiendo en metafísico el concepto de «vivencia» (Richir, 

1992: 32).  



 
 

 
 

Φρήν fenomenológico: resonancias | Juan Carlos de Pedro Marinero 

 

ISSN-e: 1885-5679 

    64 

 
N.º 133 
En.-feb. 
2026 

 

 

De todas formas las estructuras clásicas de orientación del sentido quedan también 

detenidas; la tesis es que no se puede conocer sin que se dé a la vez una transformación 

en el propio proceso del conocer (suspendida también la conciencia pura); y por 

supuesto parece que el sujeto operatorio que pisa y corre tiene que quedar 

transformado; pero no se toma como criterio absoluto, pues existe un trasfondo 

impropio no agotado en la aparición de la institución científica, en el logos: la 

suspensión de lo dado que no es objetivable en términos clásicos eidéticos; la eidética 

no es lo preeminente: 

 

IMAGEN 4: 135, Vihlsb 38, 71028 -9 13083; y 136, Unknown Artist 38, 71278 -9, 131674. 

 

Para Urbina, (óigase la extraordinaria primera lección de 2014 en la Universidad de 

Oviedo)5, la fenomenología ha tenido tres acepciones: o bien es lo que está antes de la 

eidética (cientifismo); o bien es lo coincidente con ella (Husserl, la intuición de las 

esencias); o finalmente, la tercera acepción por la que se decanta él mismo, cuando el 

fenómeno está después de la eidética, filosofía fenomenológica que retrocede en las 

exigencias de inteligibilidad, como hace la nueva física, y se rebajan las pretensiones 

infinitas del plano esencial. 

 
4 Interpretación: operando sentido en la catábasis, el campo intencional activo central, tránsito entre 

estratos donde la fenomenología opera en condiciones históricas y materiales; calle única y a la derecha 

campo pre-intencional o kinestésico, aparecer fragmentado sin eidética ni sintética. Y a la izquierda el 

atractor fenomenológico, difuminado, aparecer de lo impropio, retorno de la anábasis previa epokhê. 
5 V. Ricardo Sánchez Ortiz de Urbina [2014b]. 



65 

 

 
  

 

Φρήν fenomenológico: resonancias | Juan Carlos de Pedro Marinero 

 

ISSN-e: 1885-5679 

N.º 133 
En.-feb. 
2026 

 

 

La intención es clara: con su teoría de los niveles fenomenológicos se renueva el 

estatuto del conocimiento y de la experiencia humana; la arquitectónica kantiana 

enjaulada metafísicamente ⎯dice Urbina⎯ se va a refundir y al abrirse el campo 

intencional la dialéctica de Platón, la ida y la supuesta vuelta del esclavo de la caverna, 

queda transformada desde la explicación reduccionista de la anábasis en la serie 

natural hasta la transposición de niveles en la catábasis fenomenológica (2014a: 39 y ss.); 

la serie natural queda entonces invertida y la reducción, previa epokhê, nos lleva de 

golpe al nivel originario superior humano a la vez que se despliega el campo del 

«aparecer».  

Hay que matizar que en la estromatología lo superior e inferior son relativos a cada 

serie fenomenológica. La experiencia humana articula simbólica e intencionalmente el 

«aparecer». Sin embargo, la transposición oscilante de niveles no nos permite el acceso 

inmediato al nivel «superior», pues no hay fundamentos ontológicos, simplemente es 

una oscilación o puntos de «inscripción de sentido»; es decir, una vez hecha la 

reducción, previa epokhê, el sujeto no controla ni decide desde dónde «aparece» lo que 

«aparece», pues es una oscilación, es el modo en que se dan las experiencias una vez 

operada la reducción; no se trata de subir o bajar; los niveles entonces se reconfiguran 

según el campo elíptico del «aparecer»; tampoco es un más allá, sino un nivel de 

«emergencia» o premura del campo simbólico y afectivo; por otro lado, las ideas de 

anábasis y catábasis, en términos de inversión, lo que hacen es de dispositivos que 

develan o descubren los pliegues del «aparecer». Y hablamos de transposición como 

deslizamiento no conmutativo de niveles: el fenómeno puede cambiar de nivel 

dependiendo de la suspensión o apertura que se haya producido. 

 

§ 3. Resonancia elíptica: las circulaciones del campo intencional 

 

La metodología es: analítica, reflexiva y fenomenológica. Estromatología (2014), 

Orden oculto (2021), Apostillas a Orden oculto (2023), Por amor al Arte (2024) y Tractatus 

logico-phenomenologicus (2024) dan cuenta de ello. Pero mientras que en Husserl la 

reducción es una operación de aislamiento de la intencionalidad y conduce al terreno 

de la conciencia pura trascendental (acceso a las esencias eidéticas), en Urbina el campo 

intencional no es un correlato de la conciencia y la reducción fenomenológica debe 



 
 

 
 

Φρήν fenomenológico: resonancias | Juan Carlos de Pedro Marinero 

 

ISSN-e: 1885-5679 

    66 

 
N.º 133 
En.-feb. 
2026 

 

 

ignorar la reducción naturalista, pues toda experiencia de lo dado supone ya una 

reducción a un nivel específico de aparición en detrimento de otros. Toda aparición se 

da en un nivel y este nivel ha emergido, por premura, en detrimento de otros. El campo 

intencional circula entre zonas como: el sentido, el caos descendente, la 

intencionalidad objetiva, el objeto diseñado, el caos ascendente y la estética. Este 

recorrido reemplaza la estructura lógico lineal cerrada del juicio tradicional. Así 

pretende integrar Urbina la matriz fenomenológica de los conocimientos impropios, 

término tomado de Hilbert y Noether, en unas relaciones invariantes dentro del campo 

intencional. La objetividad en sentido clásico, la correspondencia lógica entre 

proposiciones y hechos se desmorona, la tutela lógica deja de estar presente, y eso 

sigue perturbando; y por supuesto no se trata de «aprehender ideas» en juegos de 

fórmulas. La estética, la afectividad y lo simbólico deben interpretarse en su régimen 

de aparición fenomenológico: 

 

IMAGEN 5: 156, Unknown Artist 38, 74972 -9, 142506. 

 

En su último libro vemos todo ello, Tractatus logico-phenomenologicus (2024), donde 

piensa contra Wittgenstein, se resiste a dejar de hablar; es una profunda relectura del 

libro del austriaco a la luz, como no puede ser de otra forma, de la epokhê hiperbólica 

y de la estromatología fenomenológica. Frente al cierre del Tractatus de Wittgenstein: 

«de lo que no se puede hablar, mejor es callar», Urbina responde que lo que no se 

puede decir, puede mostrarse, y lo que se muestra puede desplegarse en niveles 

 
6 Interpretación: la Lógica deja de estar presente. 



67 

 

 
  

 

Φρήν fenomenológico: resonancias | Juan Carlos de Pedro Marinero 

 

ISSN-e: 1885-5679 

N.º 133 
En.-feb. 
2026 

 

 

fenomenológicos; lo que llama «elipse» en el libro, no es más que un «aparecer» del 

fenómeno que no es el centrado lógico, supera el silencio lógico en favor del campo 

simbólico e intencional múltiple; el conocimiento ya no se estructura en forma de 

Todo, Verdad, Cuerpo Operatorio, Materia Cósmica, Materia Trascendental, sino en 

configuraciones del campo intencional, en constante desplazamiento, palabra poco 

filosófica, pero bastante geológica. La posición muchas veces se gana en espirales 

fenomenológicas; es una trayectoria intencional de circulación entre niveles y 

dimensiones del campo intencional que se organiza en torno a dos centros activos 

⎯arte y lenguaje⎯ y que en lugar de cerrar un sistema despliega un recorrido abierto 

y vulnerable solo asegurado por el entrecruzamiento de los polos y la recepción 

estética. A la intencionalidad ya no se le asigna competencia única de la constitución 

de objetos eidéticos, sino fenómenos con densidad simbólica, picnológicos, y circulación 

afectiva. El Tractatus de Wittgenstein venía de la guerra, el de Urbina es producto de 

la paz, por el arte; este fragmento nos lo muestra como el seguro del campo intencional 

(2024: 92): 

 

Por el contrario, el Tractatus logico-phenomenologicus es un producto de la paz. La paz es extensiva, 

no encoge. La paz despliega la realidad en tres dimensiones: naturaleza, intencionalidad y eidética. 

La paz permite que el campo intencional se doble en lenguaje y arte, de manera que el arte sea una 

forma nueva de conocimiento. El campo intencional circula bajando el lenguaje desde el sentido a la 

lengua escrita, y subiendo el arte desde el objeto diseñado a la estética.  

Aunque ahora veremos que esa circulación no es la de una circunferencia, sino la de una elipse. 

 

La filosofía clásica fundamenta, con Platón, la idea de política asociada a la «guerra» 

en el mito de Prometeo. Platón narra cómo el «tiempo de la génesis» les llegó a las 

especies mortales; y en concreto a la humanidad como una especie que participa de 

«lo divino»; la idea de guerra está presente como parte de la sabiduría política; la 

sabiduría política es la forma universal de participación, porque las leyes que debe 

seguir la humanidad en la ciudad tienen que ser compartidas por todos; una vez que 

somos racionales, en la ciudad, y tenemos nuestros templos de los dioses de la polis y 

de la οἰκία, sabemos las técnicas de la naturaleza, las del manejo del fuego, Zeus nos 

entrega esa sabiduría política, que había quedado todavía en su poder en el reparto de 

Epimeteo y Prometeo. Con la entrega de la política se nos sentencia a la guerra, pues 



 
 

 
 

Φρήν fenomenológico: resonancias | Juan Carlos de Pedro Marinero 

 

ISSN-e: 1885-5679 

    68 

 
N.º 133 
En.-feb. 
2026 

 

 

forma parte de ella, y se integra necesariamente entonces en la sabiduría práctica: 

pudor, justicia, poder y armonía. Platón debió percibir que los dioses se mofaban de 

nuestra especie cuando además el demon pesimista que acompaña a Dioniso, ante el 

rey Midas, sentencia que la especie humana es una estirpe miserable de un día, hijos 

del azar y la fatiga… lo mejor no haber nacido, no ser nada y morir pronto. Y no es de 

extrañar que Wittgenstein prefiera callar, porque la visión desbordante de la vida, a 

manos de Nietzsche, que resolverá estas contradicciones, implica un vivir en la náusea 

griega de aceptar al sileno.  

La gran afirmación en el caso de la filosofía fenomenológica es mostrar la alternativa 

cuerda de la experiencia fenomenológica en el campo intencional (absolutamente sin 

explorar en esas y otras viejas mitologías), sin soluciones definitivas, teleológicas o 

simplemente ficticias o relativistas, que condenan lo humano por anticipado, sino que 

está presente en los constantes movimientos elípticos que posibilita la epokhê sorteando 

ese tipo de soluciones. Pero el problema sigue siendo bien antiguo: transitar por el 

espacio de dentro del campo intencional. 

Aunque en Internet veamos que muchas veces se cataloga a Ortiz de Urbina dentro 

de la generalidad de filosofía moderna, nada más lejos de la actualidad en marcha de su 

pensamiento. Preferimos catalogarlo dentro de lo que desde hace años se viene 

llamando la fenomenología no estándar, desautomatizada7, sin el positivismo ingenuo que en 

el fondo asocia la intencionalidad a la constitución de los objetos. En realidad, hay una 

doble desautomatización: por un lado, suspende la reducción metafísica y los 

automatismos de explicación científica, es decir, se aparta de la idea de que conocer es 

explicar mediante el movimiento, causalidad o economía de acción del campo propio; 

y por otro, se pasa a la invariancia, detención y la experiencia impropia englobante de 

la propia.  

Su filosofía fenomenológica es crítica, inmanente, sistemática y dialéctica, pero 

detenida en la epokhê, insistimos, que nos obliga a una gran instalación donde nos 

movemos en una oscilación crítica entre niveles fenomenológicos sin unidades 

ontológicas previas, sujetados en suspensión para examinar y dar con los sentidos 

impropios: afectivos, kinestésicos, artísticos, estéticos, que no se dejan codificar y que 

 
7 En las lecciones del 2014 ya habla Urbina de desautomatizar la fenomenología (Sánchez Ortiz de Urbina, 

2014b). 



69 

 

 
  

 

Φρήν fenomenológico: resonancias | Juan Carlos de Pedro Marinero 

 

ISSN-e: 1885-5679 

N.º 133 
En.-feb. 
2026 

 

 

faciliten el análisis de las ciencias humanas. Es materialista, pero no libera, no se abre 

al exterior para inmaterializarse como norma ciega, como el espíritu de Tomás de 

Aquino con su saber hacia el mundo que deriva a su vez, a su vuelta, en una estructura 

material cerrada; su materialismo no queda inmovilizado en el campo intencional, 

precisamente por su saber hacia el sentido, un saber elíptico que no ve el sentido ni en la 

cosa ni en la conciencia, es decir, descentrado. De todas formas el campo intencional, 

como eje del «aparecer» fenomenológico, no puede clausurar la realidad, no es el límite 

del conocer, sino el umbral donde emerge la αἴσθησις que se constituye y se pierde. 

La intencionalidad pues, en su modelo de saber estromático, no queda subordinada 

al análisis categorial o gnoseológico. La clave es el cambio de mito que se propone; la 

secuencia platónica de eikasía, pistis, diánoia, noesis queda superada en la contra-

alegoría del mito de la caverna, en el descenso tensional del agrimensor kafkiano de 

El castillo, hacia la fuente del sentido con el sujeto descentrado; no hay simetría 

geométrica ni lineal, sino estructural y experiencial; parece que es hora de tener coraje 

de nuevo: 

 

IMAGEN 6: izquierda, 82: Miguel Januário 38, 71444 -9, 14389; derecha, 83: Tosco 38, 71444 -9, 14389. 

 

§ 4. Resonancia en el límite: la epokhê y el φρήν del naturalismo 

 

Φρήν como figura ancestral de la intencionalidad encarnada, soportada 

íntegramente por los héroes de las tragedias griegas, pertenece en un primer momento 

al campo pre-reflexivo del aparecer: recibe, oscila, se suspende y permite la 

transposición del sentido; Aristóteles lo recupera en su frónesis, sede no abstracta pero 

pensante, centro de la liberación interna, no separada del cuerpo ni del deseo. En la 



 
 

 
 

Φρήν fenomenológico: resonancias | Juan Carlos de Pedro Marinero 

 

ISSN-e: 1885-5679 

    70 

 
N.º 133 
En.-feb. 
2026 

 

 

epistemología fenomenológica, no es el yo trascendental, sino pre-humanamente 

intencional sin flechas de conciencia; precipitado somático vital del campo intencional, 

fundamento material de la intencionalidad oscilante. Podríamos decir que es la 

estructura intermedia entre la naturaleza y el sentido, centro dinámico desde el que se 

organiza el aparecer material, o el campo intencional del cuerpo mismo. Pero la 

estética no es solo un goce corporal, sino un modo de recepción propia del aparecer. 

En el φρήν resuena lo externo, resuena con la obra de arte, y permite el resurgir de lo 

impropio. Cuando se produce el vacío suspendido de la epokhê, actúa todavía como un 

espacio sensible donde se orienta la atención hasta la nueva respiración. Es el órgano 

silencioso de la epokhê que suspende el automatismo, de tal forma que podemos 

resumir el camino: φρήν, campo intencional; frónesis, saber situado; un diafragma como 

límite entre lo exterior e interior; el caos fenomenológico del φρήν, fuera de sí, en la 

ruptura del aparecer con el extravío del campo intencional; finalmente, energía 

pulsional, θυμός, que permite el sentido emergente. 

Nuevo modelo: prohibición de la metábasis platónica, no se da una existencia en un 

ir y venir temporal-lineal, sino epokhê radical, oscuridad concreta (lo originario no es 

lo claro, sino lo infinitamente próximo, desfondado y oscuro, pero no reiterado), y 

sentido sin ser (negación de una ontología positiva). El filósofo K. deambula en 

suspenso al inicio del lado pasivo, eso sí, en niveles inconmensurables, experiencia de 

lo impropio, oscuro e inestable. En la novela el principal obstáculo de K., en ese estado 

frenético-cuántico, atravesado por el «aparecer», es que no puede confiar ni en sí mismo; 

todo parece estar en movimiento pero no avanza; las relaciones con el Castillo, Frieda, 

los ayudantes, son de una extrañeza infranqueable, y no puede establecer una posición 

propia, (no hay referencias en el alma, como en Platón, ni amistad entre las partes del 

alma platónica; la justicia y la moderación, o fuera o dentro, la correspondencia entre 

partes se da de modo impropio), ni siquiera un mínimo punto de apoyo; se acepta la 

imposibilidad de alcanzar el Castillo sin poder alcanzarlo. Desde su agotamiento se 

abre paso una rutina sin teleología en la densidad picnológica impropia del mundo y 

del φρήν. Hay un pasaje de la novela en la que podemos ver esa suspensión (aunque 

el protagonista de tal suspensión es Barnabas, hermano de Olga cuya familia ha caído 

en desgracia ante el poder del Castillo): 

 



71 

 

 
  

 

Φρήν fenomenológico: resonancias | Juan Carlos de Pedro Marinero 

 

ISSN-e: 1885-5679 

N.º 133 
En.-feb. 
2026 

 

 

No se trata de una ocurrencia mía, es una idea de Barnabas, pero él no se atreve a ponerla en 

práctica, temiendo que por alguna involuntaria infracción de prescripciones ignoradas pudiese 

perder su puesto; no se atreve a hablar con nadie, tal es su inseguridad allí; y esta inseguridad 

realmente espantosa, arroja, para mí, una luz más intensa sobre su situación que todas las 

descripciones. Cuan dudoso y lleno de amenazas ha de parecerlo todo allí, cuando ni siquiera se 

atreve a abrir la boca para pronunciar una inocente pregunta. Si pienso en todo eso, me acuso por 

dejarle abandonado en aquellos recintos desconocidos, donde es tal el ambiente que aun él, siendo 

como es antes temerario que cobarde, pueda llegar a temblar probablemente de miedo. [Kafka, 2025: 

247-248] 

 

Buen ejemplo de estrato elíptico impropio urbiniano, y de definición de inhabitabilidad, 

donde se detiene el trasiego entre normas, personas y acciones; es una epokhê pasiva, 

la de Barnabas, no elegida libremente, sino inducido por un entorno inhabitable, denso 

y oscuro, que se resiste a ser tematizado y comprendido, y lo convierte en un caso 

paradigmático, o lo pudiera ser, de estrato elíptico impropio, sin claridad eidética ni 

estructura lógico formal, detención de la acción pero no por reflexión, sino bloqueo 

estructural del campo intencional impuesta por la indeterminación del mundo; no es 

debilidad, es estructural; el mundo no se deja habitar. Resuena con la no-posición en 

la que se encuentra K., pero en realidad K. no se sostiene sin cierto coraje, que hace que 

su epokhê se active de forma lúcida y operativa; K. no logra instaurarse, y eso es 

precisamente lo que le permite el acceso a los estratos ocultos del «aparecer»; es 

condición radical de posibilidad. La epokhê activa (si es hiperbólica, seguramente lo sea 

porque es epokhê técnica, científica y se suspende la filosofía clásica) es condición de 

epistemología densa, picnológica (de πυκνός8, epistemología como síntesis del fenómeno no 

eidético y el concepto simbólico) y frenética, kinestésica: se traduce como apertura técnica 

del campo intencional, donde ahora se la suma una epistemología construida entre 

tensión y síntesis. Aquí el saber o el conocer encuentra su ritmo. Así se densifica el 

 
8 Retomo el término griego, empleado en este artículo, que recoge a su vez Gustavo Bueno en (2022: 315 

y ss.). En síntesis, se puede decir que los procesos picnológicos para Bueno muestran cómo la actividad 

cognitiva organiza y redefine estructuras materiales (unidad de lo material y lo conceptual); podríamos 

decir que el error de Bueno sería, para Urbina, precisamente esa unidad clásica todavía como un 

deslizamiento esencial entre lo material y lo conceptual; también utiliza Bueno ahí el término «φρένες» 

interpretado como la manifestación operativa de estas capacidades organizativas, pues son πυχναι, 

modos de objetos materiales, y psicológicos, pero en cuanto idea, pensamiento, cosa que es mucho más 

plausible. 



 
 

 
 

Φρήν fenomenológico: resonancias | Juan Carlos de Pedro Marinero 

 

ISSN-e: 1885-5679 

    72 

 
N.º 133 
En.-feb. 
2026 

 

 

conocimiento en el coraje del conocer, (no hay pesimismo, hay coraje) alejado del 

espectro de la comodidad de lo ya dado epistemológicamente: 

Esta es la síntesis densa en Urbina entre el fenómeno y el conocimiento en ese 

«aparecer» impropio. Esa densidad puede ser un criterio gnoseológico o una emergencia 

del sentido desde la interrupción, aliento del sentido, aunque sigamos sin poder habitar 

el espacio externo9. La suspensión genera un espacio diferente donde se revelan los 

estratos oscuros del «aparecer», desfonda la intención recta, abre el campo elíptico, 

pero permite, finalmente, que lo impropio adquiera inteligibilidad, φρήν, en el diafragma 

fenomenológico10. 

 

IMAGEN 7: izquierda: 88, To/Let 38, 71444 -9, 14389; derecha: 89, Joâo Samina 38, 71500 -9, 1436111. 

 

La simetría epistemológica más arriba aludida de Platón se convierte ahora en una 

elíptica de epokhê, picnología y sentido. 

 

Ejemplo de densidad fenomenológica: 

phantasiai   impropio  atractores  reducción  emergencia 

(somático) (afectivo)       (campo dual)  (catábasis)   (aparecer simbólico) 

 

 
9 La comprensión de la noción de espacio se puede aclarar en la importante lección que corresponde al 

audio 11 de Sánchez Ortiz de Urbina [2009], donde se da con la noción clave de Platón en el Timeo de 

Khôra, ‘la alteridad’, como punto de inflexión para entender el espacio habitable humano. 
10 La noción griega del φρήν (mente visceral, inteligencia respiratoria, juicio torácico) se toma entonces 

aquí como una categoría fenomenológica antigua, el arquetipo del «campo de resonancia», cuya función 

es recibir y organizar la latencia del sentido en el diafragma fenomenológico como conjunto de ese φρήν. 

Desde ahí, se va a producir la epokhê, como retención diafragmática, la anábasis como aspiración desde 

el centro, y la transposición como distribución dinámica del aliento del sentido. 
11 Interpretación: inhabitabilidad. 



73 

 

 
  

 

Φρήν fenomenológico: resonancias | Juan Carlos de Pedro Marinero 

 

ISSN-e: 1885-5679 

N.º 133 
En.-feb. 
2026 

 

 

Dice Ricardo Sánchez Ortiz de Urbina (2021: 207-208):  

 

Al perder la estructura lineal, al perder la unidad, el logro de unas fantasías perceptivas de 

lenguaje (por identificación de lo transposible) sólo se consigue al precio de la partición de la 

humanidad en sus componentes culturales. Es decir, la no linealidad instaura una situación caótica, 

que no tendría más salida que la aleatoriedad, la dispersión definitiva sin salida alguna de 

organización, si no fuera porque, en ese caos, emergen unos atractores extraños que estabilizan la 

situación caótica. 

Los componentes culturales son el resultado de esos atractores extraños que estabilizan la 

humanidad dividiéndola. Ahí radica la ambigüedad: se divide necesariamente el mundo de la vida, 

pero se impide que esas divisiones rompan definitivamente la humanidad. Las ciencias culturales 

(ciencias de las lenguas, de las costumbres y de las mitologías religiosas), llámense antropología 

cultural, etnología, etc. realizan la difícil tarea de explicar científicamente esta situación ambigua, 

pero necesaria. 

 

IMAGEN 8: izquierda: 22 Chase 38, 70722 -9, 14333; derecha: 23 Chase 38, 70778 -9, 1433312. 

 

Otro ejemplo de densidad fenomenológica lo encontramos en (2021: 145-147), cuando 

Ortiz de Urbina explica la química desde una perspectiva podríamos decir de 

ontofenomenología de la ciencia: Urbina critica el naturalismo clásico, el reduccionismo a 

la física, y el emergentismo (emergencia sin inteligibilidad operativa); todo se organiza 

desde el nivel intermedio intencional, como operador del sentido; aparece la categoría 

ontofenomenológica de lo transposible, que es lo que supone configuraciones positivas, 

sin una identidad sustancial previa, que adquiere identidad en la organización; la 

materia molecular se convierte en el ejemplo fenomenológico de esta categoría; los 

 
12 Interpretación: acceso fenomenológico, «no hay nada que hacer sino hacerlo». 



 
 

 
 

Φρήν fenomenológico: resonancias | Juan Carlos de Pedro Marinero 

 

ISSN-e: 1885-5679 

    74 

 
N.º 133 
En.-feb. 
2026 

 

 

enlaces químicos ya no son puramente cuánticos, pero tampoco puramente clásicos; lo 

transposible da lugar a configuraciones estables dentro de un marco cuántico 

probabilístico, pero no determinista. Lo que lo hace posible, la interfaz 

fenomenológica, es el principio de correspondencia: 

 

Tanto el reduccionismo como el emergentismo están inscritos en el naturalismo sin sentido. La 

epistemología se da ahora en el regressus, cuando la catábasis intencional se continúa en la anábasis 

natural y cuando, con el principio de correspondencia, los niveles intencionales aplican estructuras 

eidéticas a los niveles naturales. [Ib.: 146] 

 

La catábasis es el descenso de la intencionalidad hacia lo material (aplicación de 

estructuras), y la anábasis es la respuesta que devuelve el nivel natural cuando se aplica 

dicha estructura (cómo se manifiestan los enlaces). El principio de correspondencia 

establece una mediación operativa entre lo eidético y lo físico. Así, la química aparece 

cuando ciertas estructuras cuánticas sometidas a exigencias de simetría y mínima 

energía producen identidad organizativa. La identidad molecular es el límite visible 

de lo transposible. El enlace químico, no sólo se reduce así a la ecuación de Schrödinger. 

 

§ 5. Resonancia difusa: conocimientos impropios 

 

Igual que el dispositivo Bombe de Turing, que hace emerger el sentido oculto de los 

signos en realidad cruzando hipótesis, errores parciales y descartes, haciendo ahora 

una transposición, por analogía crítica, la filosofía fenomenológica de Urbina explora 

combinaciones posibles en busca de una configuración en principio funcional 

rompiendo cualquier automatismo estilo Enigma o los desciframientos mecánicos del 

sentido.  

La paradoja es que el dispositivo fenomenológico desautomatiza lo lógico-eidético, 

con una puerta lógica de inversión, sin ningún tipo de automatismo interno, como si 

fuera un simple dispositivo técnico; obliga al campo a reorganizarse bajo otras 

condiciones y detecta automatismos de esta forma: la epokhê estructural, técnica, 

frenando la objetivación naturalista; estética, deteniendo la mímesis tradicional como 

simulacro ontológico o trascendental (creer que el fenómeno aparece siempre como 

fenómeno original); y existencial, que vacía la orientación intencional, activa la 



75 

 

 
  

 

Φρήν fenomenológico: resonancias | Juan Carlos de Pedro Marinero 

 

ISSN-e: 1885-5679 

N.º 133 
En.-feb. 
2026 

 

 

inversión e inicia la catábasis impropia; el sentido es desplegado como «emergencia» 

sin vuelta al punto de partida. Se trata de una estructura intencional compleja que 

opera como un sistema de contra-automatismos no para decodificar, sino para 

interrumpir el flujo de sentido dado y posibilitar la aparición de lo impropio sin petición 

de principio. No es repetible sin transformación, cuando el campo se satura de sentido 

cerrado; no previsible en su resultado; no es autónomo respecto al sujeto intencional 

implicado; la activación del dispositivo fenomenológico no depende de ninguna 

rutina. El dispositivo opera por desfase, oscilación e inversión, rupturas activadas en 

el campo intencional; podríamos incluso decir que son catástrofes intencionales 

controladas: epokhê, transposición, atracción, desaparición del objeto diseñado. La epokhê 

podría corromperse en un automatismo, si se convierte en un gesto técnico o formal 

vacío, por ejemplo, en la duda cartesiana ante los contenidos, o en una recurrencia 

reflexiva indefinida hacia el ego (Bueno, 2016: 284). 

En las instituciones no busca directamente la verdad, sino que explora «campos de 

verdad», posibilidades y formas de equilibrio no lineal que son en potencia las lenguas, 

rituales y mitologías; ¿por qué?; igual que los mensajes de Enigma, las lenguas, rituales 

y mitologías, están llenas de mensajes estereotipados, tienden a usar las mismas frases 

continuamente: «el tiempo para esta noche»; una de las estaciones alemanas envió el 

mismo mensaje durante meses: «balizas encendidas según órdenes»; a partir de ahí se 

desarrolla un juego difuso de palabras probables (campo probabilístico no 

cuantificable), posiciones, cortocircuito del funcionamiento simétrico de Enigma al no 

poder codificar una letra en sí misma, posiciones imposibles, posibles posiciones 

(trama de lo posible), menú de hipótesis, y finalmente configuración de la máquina 

Bombe para desencriptar el mensaje: 

El sentido solo se va a alcanzar interrumpiendo el automatismo, obligando a «decir» 

lo que debíamos decir, porque nos movemos en un campo de indeterminación; hay 

una tensión entre niveles no conmutables (natural, intencional, eidético…). Igual que 

Bombe suspende el automatismo de Enigma, la epokhê fenomenológica suspende el 

automatismo de lo natural (la epokhê no deja de ser un automatismo indirecto, que 

mantiene la anábasis hasta la hypérbasis y ha posibilitado la ruptura intencionalidad-

eidética). E igual que Bombe busca un patrón lingüístico, el campo intencional oscila y 

busca un atractor. Resultado en fenomenología (a diferencia del dispositivo de Turing 



 
 

 
 

Φρήν fenomenológico: resonancias | Juan Carlos de Pedro Marinero 

 

ISSN-e: 1885-5679 

    76 

 
N.º 133 
En.-feb. 
2026 

 

 

que es plenamente determinista, pues tiene que encontrar una única clave correcta): 

reconstruir lo oculto, aproximación al estado, y finalmente «emergencia» y premura 

del «aparecer» impropio, más allá del método-metáfora Bombe fenomenológico.  

Ahora el dispositivo Bombe debe actuar como una puerta de inversión estructural. 

No se descubre un dato oculto, se reconfigura el campo. De la hipótesis crítica 

operatoria del dispositivo Bombe se pasa a la participación activa no constituyente del 

campo intencional (el flujo de la vida lógica, no psicológica, originariamente 

constituyente sería el error husserliano del idealismo fenomenológico ⎯incluso como 

parpadeo idealizante⎯, intencionalidad como deslizamiento lógico en un a priori 

estructural con actividad productiva de idealidad), y se clausura la entrega. 

 

IMAGEN 9: 93, Marcelo Dantas 38, 71472 -9, 14389. 

 

  



77 

 

 
  

 

Φρήν fenomenológico: resonancias | Juan Carlos de Pedro Marinero 

 

ISSN-e: 1885-5679 

N.º 133 
En.-feb. 
2026 

 

 

§ 6. Matriz del movimiento y su inversión en el campo intencional: hacia la 

epistemología fenomenológica13 

 

Niveles ↕  

Lados → 
Mitad izquierda del campo 

intencional (Sentido invertido, 

anábasis → catábasis). 

Mitad derecha del campo 

intencional (Sentido estándar, 

catábasis → anábasis) 

Nivel superior Estética→ Puede elevarse a la 

transcendencia si no hay nexo regulador. 

 

En la inversión, la epokhê y el atractor no 

extraño, el arte, reordenan la percepción. 

Estética→ se vincula al sentido en 

movimiento descendente. 

 

 

Conocimiento propio con infinito 

enumerable. 

Nivel medio 

(central) 

Fantasías perceptivas ascendentes, «inicio» 

del recorrido, no del movimiento. 

 

Conocimiento impropio en el espacio 

interior habitado (οἰκῶ). 

Fantasías perceptivas descendentes; el 

lenguaje, el diseño, lo simbólico, 

conocimientos propios. 

Nivel inferior Objeto diseñado en la recepción artística. 

 

Catábasis impropia que, tras el recorrido 

interno, reordena el gusto: no es el gusto 

el que juzga la obra, sino al revés. 

Objeto práctico: fenómeno dado, 

percibido como funcional. 

 

Objeto pre-diseñado en la producción 

lingüística (catábasis propia), como 

resultado simbólico del campo técnico , 

como culminación de la producción 

lingüística y cultural, lo propio. 

 

Prepara la inversión hacia lo impropio. 

 

Lugar de transición donde el sentido 

puede invertirse, si hay detención del 

campo; no es arte aún. 

Nexos En la inversión, se altera la función de los 

nexos y se invierte la dirección: el 

superior ya no bloquea el ascenso, sino 

que permite nueva orientación sin una 

posible disolución del campo a la 

transcendencia, y el inferior elude la 

ciscendencia. La catábasis impropia 

asegura el campo. 

 

El arte y la experiencia estética 

interrumpen, detienen (epokhê) ese flujo 

«habitual»; detienen la hypérbasis e 

impiden una producción simbólica 

descendente. El campo intencional se 

reinvierte. 

Superior: impide la muerte del campo 

por elevación trascendental absoluta. 

Inferior: une el objeto simple con el 

objeto diseñado. 

 
13 Elaborado a partir de la lectura de Por amor al Arte: ensayo de una gnoseología fenomenológica (2024). 



 
 

 
 

Φρήν fenomenológico: resonancias | Juan Carlos de Pedro Marinero 

 

ISSN-e: 1885-5679 

    78 

 
N.º 133 
En.-feb. 
2026 

 

 

 

Una experiencia que no genera sentido 

sino estética. 

Conocimiento y 

dinámica 

Conocimiento impropio (arte) → sin 

intervención eidética. 

 

Recorrido → espacio de dentro, frenético, 

que se transforma sin desplazamiento. 

Conocimiento propio → relacionado con 

la lógica, lengua, estructura. 

 

Movimiento → desplazamiento en el 

campo. 

Estética Estética de la recepción → detiene el nexo 

sin destruir el campo. 

 

→Transforma al espectador y su modo de 

conocer. 

Estética de la producción → ligada al objeto 

diseñado, orientada por estructura. 

Transformación El artista des-objetiva, des-simboliza, 

retrocede a la epokhê, rehace el campo con 

nuevos materiales no eidéticos. 

El artista se relaciona con lo simbólico. 

Riesgo del campo La inversión evita la muerte del campo, 

aún sin nexo superior, gracias al 

movimiento interno (οἰκῶ) que re-

configura sin destruir. 

Riesgo: fuga a la transcendencia, o 

ciscendencia absoluta en fuga, si los 

nexos no operan. 

Analogía científica Segundo teorema de Noether: 

conservación impropia. El arte, como 

conocimiento impropio incluye al 

conocimiento propio, invariancia no 

afectada por el movimiento clásico. 

Primer teorema de Noether: conservación 

ordinaria fluye como un movimiento. 

 

 

Bibliografía  

 

Bueno, Gustavo (2022), Escritos de juventud. Obras completas de Gustavo Bueno, 6. Oviedo, 

Pentalfa. 

Bueno, Gustavo (2016), El Ego trascendental. Oviedo, Pentalfa. 

Chantraine, Pierre (1999), Dictionnaire étymologique de la langue grecque : historie des mots (avec 

un Supplément) (Alain Blanc, Charles de Lamberterie y Jean-Luis Perpillou, dirs.). Paris, 

Klincksiek [1968], <https://archive.org/details/dictionnaire-etymologique-de-la-langue-

grecque-histoire-des-mots-by-pierre-chantraine-z-lib.org>, [04/09/2025]. 

Crane, Gregory R. (ed.) (2024), «φρήν», en Perseus Digital Library 4.0. Massachusetts, Tufts 

University, 

<https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=fre%2Fnas&la=greek#lexicon>, 

[03/09/2025]. 

Danto, Arthur (1989), La Transfiguration du banal : une philosophie de l'art. Paris, Éditions du 

Seuil. 

Diógenes Laercio (2007) Vidas y opiniones de los filósofos ilustres, Madrid, Alianza. 

José, Vicente y Carreio, José (2015), Street Art Lisbon, 2.ª ed. Lisboa, Zestbooks/Camara 

Municipal de Lisboa 

https://archive.org/details/dictionnaire-etymologique-de-la-langue-grecque-histoire-des-mots-by-pierre-chantraine-z-lib.org
https://archive.org/details/dictionnaire-etymologique-de-la-langue-grecque-histoire-des-mots-by-pierre-chantraine-z-lib.org
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=fre%2Fnas&la=greek%23lexicon


79 

 

 
  

 

Φρήν fenomenológico: resonancias | Juan Carlos de Pedro Marinero 

 

ISSN-e: 1885-5679 

N.º 133 
En.-feb. 
2026 

 

 

Kafka, Franz (2025), El castillo. Madrid, Akal.  

Pérez García, Pelayo (2021), «Ricardo», en Eikasía, Revista de Filosofía n.º 100: «Ricardo Sánchez 

Ortiz de Urbina», pp. 7-12, <https://doi.org/10.57027/eikasia.100.363>, [03/09/2025]. 

Platón (2006), La República (José Manuel Pabón y Manuel Fernández-Galiano). Madrid, Centro 

de Estudios Políticos y Constitucionales.  

Posada Varela, Pablo (2021), «El encuentro entre Marc Richir y Ricardo Sánchez Ortiz de 

Urbina. Breve apunte biográfico sobre su “prehistoria” inmediata», en Eikasía, Revista de 

Filosofía, n.º 100: «Ricardo Sánchez Ortiz de Urbina», pp. 137-150, 

<https://doi.org/10.57027/eikasia.100.368>, [03/09/2025]. 

Richir, Marc (2013), La contingencia del déspota. Madrid, Brumaria. 

Richir, Marc (1992), Méditations phénoménologiques: phénoménologie et phénoménologie du langage. 

Grenoble, Jérôme Millon. 

Sánchez Ortiz de Urbina, Ricardo (2025a), «Karl Rahner versus Martín Lutero: hacia una nueva 

iglesia», en Eikasía, Revista de Filosofía, n.º 129, pp. 7-14, 

<https://doi.org/10.57027/eikasia.129.1129>, [04/09/2025]. 

Sánchez Ortiz de Urbina, Ricardo (2025b), «Desmitologización: más allá de lo objetivo y más 

allá de la historia. Una nueva trascendencia», en Eikasía, Revista de Filosofía, n.º 129, pp. 15-

24, <https://doi.org/10.57027/eikasia.129.1130>, [04/09/2025]. 

Sánchez Ortiz de Urbina, Ricardo (2025c), «De cómo la confluencia de tres revoluciones a 

principios del siglo XX, filosófica, científica y artística, da lugar a los dos sentidos de la 

historia: sucesión (Geschichte) y narración (Historie)», Eikasía, Revista de Filosofía, n.º 125, pp. 

7-19, <https://doi.org/10.57027/eikasia.125.975>, [01/09/2025]. 

Sánchez Ortiz de Urbina, Ricardo (2024), Tractatus logico-phenomenologicus. Oviedo, Eikasía. 

Sánchez Ortiz de Urbina, Ricardo (2024), Por amor al Arte: ensayo de una gnoseología 

fenomenológica. Oviedo, Eikasía. 

Sánchez Ortiz de Urbina, Ricardo (2023), Apostillas a Orden oculto. Oviedo, Eikasía. 

Sánchez Ortiz de Urbina, Ricardo (2022), «La constitución del campo intencional y su 

vulnerabilidad entre abismos», en Eikasía, Revista de Filosofía, n.º 105, pp. 7-18, 

<https://doi.org/10.57027/eikasia.105.162>, [01/09/2025]. 

Sánchez Ortiz de Urbina, Ricardo (2021), Orden oculto: ensayo de una epistemología 

fenomenológica. Oviedo, Eikasía. 

Sánchez Ortiz de Urbina, Ricardo (2015), «Campo intencional y campo kinestésico como 

campo dual», en Eikasía, Revista de Filosofía, n.º 64, pp. 9-22, 

<https://old.revistadefilosofia.org/64-01.pdf>, [01/09/2025]. 

Sánchez Ortiz de Urbina, Ricardo (2014a), Estromatología: teoría de los niveles fenomenológicos. 

Madrid/Oviedo, Brumaria/Eikasía. 

Sánchez Ortiz de Urbina, Ricardo [2014b], «Primera lección de 3, impartidas en Oviedo por 

Ricardo Sánchez Ortiz de Urbina en el año 2014» (Sacha Carlson, ed.), en Ricardo Sánchez 

Ortiz de Urbina, <https://ricardosanchezortizdeurbina.com/2025/07/11/audios-2/>, 

[31/08/2025]. 

Sánchez Ortiz de Urbina, Ricardo (2011), «Introducción a la estromatología», en Eikasía, Revista 

de Filosofía, n.º 40, pp. 147-182, <https://old.revistadefilosofia.org/40-10.pdf>, [31/08/2025]. 

Sánchez Ortiz de Urbina, Ricardo [2009], «Audios» (Pablo Posada Varela, ed.), en Sociedad 

Asturiana de Filosofía (SAF) (org.), La Fenomenología Arquitectónica de Marc Richir. 

Oviedo, Universidad de Oviedo. Curso, 

<https://ricardosanchezortizdeurbina.com/2023/07/07/audios/>, [03/09/2025]. 

https://doi.org/10.57027/eikasia.100.363
https://doi.org/10.57027/eikasia.100.368
https://doi.org/10.57027/eikasia.129.1129
https://doi.org/10.57027/eikasia.129.1130
https://doi.org/10.57027/eikasia.125.975
https://doi.org/10.57027/eikasia.105.162
https://old.revistadefilosofia.org/64-01.pdf
https://ricardosanchezortizdeurbina.com/2025/07/11/audios-2/
https://old.revistadefilosofia.org/40-10.pdf
https://ricardosanchezortizdeurbina.com/2023/07/07/audios/


 
 

 
 

Φρήν fenomenológico: resonancias | Juan Carlos de Pedro Marinero 

 

ISSN-e: 1885-5679 

    80 

 
N.º 133 
En.-feb. 
2026 

 

 

Wikipedia (2025), «Relación de indeterminación de Heisenberg», en Wikipedia, la enciclopedia 

libre. Fundación Wikimedia,  

<https://es.wikipedia.org/wiki/Relaci%C3%B3n_de_indeterminaci%C3%B3n_de_Heisenbe

rg>, [03/09/2025]. 

Wikipedia (2024), «Bombe», en Wikipedia, la enciclopedia libre. Fundación Wikimedia, 

<https://es.wikipedia.org/wiki/Bombe>, [03/09/2025]. 

 

Procedencia de las imágenes 

 

Las imágenes utilizadas para ilustrar este artículo proceden del libro: José, Vicente y 

Carreio, José (2015), Street Art Lisbon, 2.ª ed. Lisboa, Zestbooks/Camara Municipal de Lisboa, 

a excepción de la Imagen 3, realizada por el autor sobre una escultura de Ricardo Sánchez 

Ortiz de Urbina. 

 

 

 

 

 

 

 

 

https://es.wikipedia.org/wiki/Relaci%C3%B3n_de_indeterminaci%C3%B3n_de_Heisenberg
https://es.wikipedia.org/wiki/Relaci%C3%B3n_de_indeterminaci%C3%B3n_de_Heisenberg
https://es.wikipedia.org/wiki/Bombe

