
155 

 

 
  

 

Razón y enigma en Kant | Alejandro Escudero Pérez 

 

ISSN-e: 1885-5679 

N.º 133 
En.-feb. 
2026 

 

 

Razón y enigma en Kant 
Alejandro Escudero Pérez. Universidad Nacional de Educación a Distancia 

(UNED) 

Recibido 20/10/2025 • Aceptado 22/11/2025 
ORCID: <https://orcid.org/0000-0002-9741-8213>  

 

 

 

 
  

Resumen 

La filosofía kantiana registró de un modo 

genuino un decisivo giro epocal que cuajó en la 

Modernidad madura: el paso del tradicional 

teocentrismo al antropocentrismo. Con ello se 

redefinió el lugar y el papel del ser humano 

⎯que aquí alcanza el estatuto de sujeto 

(fundamento)⎯ y, con ello, se redefinió el 

significado de la razón. Ya en el siglo XXI, 

nosotros, en tanto herederos de los logros 

kantianos, tenemos que bregar con nuevos 

problemas que nos empujan a volver a pensar 

lo que Kant pensó merodeando los profundos 

enigmas que dejó pendiente su magistral 

indagación y que aún nos espolean y nos guían 

en las tareas de la filosofía. 

 

Palabras clave: Modernidad, razón, sujeto, 

enigma. 

 

Abstract 

Reason and enigma in Kant 
 

Kantian philosophy genuinely marked a 

decisive epochal shift that materialized in 

mature modernity: the transition from 

traditional theocentrism to anthropocentrism. 

This redefined the place and role of the human 

being ⎯here, who attains the status of subject 

(foundation)⎯ and, with it, the meaning of 

reason. Already in the 21st century, we, as heirs 

to Kant's achievements, must grapple with new 

problems that compel us to rethink what Kant 

conceived, circling the profound enigmas left 

unresolved by his masterful investigation, 

which still spur and guide us in the pursuits of 

philosophy. 

 

Key words: Modernity, Reason, Subject, 

Enigma. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

https://orcid.org/0000-0002-9741-8213


 
 

 
 

Razón y enigma en Kant | Alejandro Escudero Pérez 

 

ISSN-e: 1885-5679 

    156 

 
N.º 133 
En.-feb. 
2026 

 

 

  



157 

 

 
  

 

Razón y enigma en Kant | Alejandro Escudero Pérez 

 

ISSN-e: 1885-5679 

N.º 133 
En.-feb. 
2026 

 

 

Razón y enigma en Kant 
Alejandro Escudero Pérez. Universidad Nacional de Educación a Distancia 

(UNED) 

Recibido 20/10/2025 • Aceptado 22/11/2025 
ORCID: <https://orcid.org/0000-0002-9741-8213>  

 

 

 

 

§ 1. Ubicando a Kant 

 

El reciente libro de Luciana Martínez y Laura Pelegrín, titulado, La cosa, en sí (por 

qué volver a Kant) arranca así: «En 2024 se cumplen trescientos años del nacimiento de 

Immanuel Kant. Uno puede preguntarse legítimamente por qué tres siglos después 

alguien puede considerar relevante seguir haciéndose preguntas a partir de los libros 

de Kant» (Martínez y Pelegrín, 2024: 13). Se trata, en efecto, de una cuestión a la que 

hay que aportar una respuesta. 

Empezaremos, por nuestra parte, esbozando una ubicación de Kant en la que 

destaque su relevancia, es decir, su contribución principal al conjunto de la filosofía en 

la trayectoria, amplia y profunda y, a la vez, sinuosa y zigzagueante, que esta ha 

seguido desde su nacimiento griego. 

Acudiremos, para ello, a cuatro textos, dos de Martin Heidegger y dos de José 

Ortega y Gasset. Tendremos, así, una primera aproximación al conjunto de lo que aquí 

vamos a exponer. 

Dos citas de Heidegger ⎯ambas extraídas del libro La pregunta por la cosa (2009)⎯ 

aportan una primera aproximación: 

 

La filosofía de Kant sitúa por vez primera en su conjunto al pensamiento y a la existencia 

modernos ante la claridad y la transparencia de una fundamentación. Ésta determina desde entonces 

toda actitud del saber, las delimitaciones y valoraciones de las ciencias desde el siglo XIX hasta el 

presente. Kant destaca de una manera tan patente sobre todo lo anterior y lo posterior, que incluso 

quienes lo rechazan o intentan superarlo siguen dependiendo completamente de él. [Heidegger, 

2009: 79] 

 

https://orcid.org/0000-0002-9741-8213


 
 

 
 

Razón y enigma en Kant | Alejandro Escudero Pérez 

 

ISSN-e: 1885-5679 

    158 

 
N.º 133 
En.-feb. 
2026 

 

 

La Crítica de la razón pura de Kant pertenece a aquellas obras de la filosofía que, mientras siga 

habiendo filosofía sobre la tierra, serán inagotablemente nuevas cada día. Es una de esas obras que 

ya han emitido el juicio sobre todo intento posterior de ‘superarlas’ y que, en realidad, se limita sólo 

a obviarlas. [Ibidem: 85] 

 

Por su parte José Ortega y Gasset apuntó con acierto, respecto a cuál es la aportación 

principal de Kant, lo siguiente (en «Reflexiones de un centenario», 1966a: 25-26): 

 

En la obra de Kant están contenidos los secretos decisivos de la época moderna, sus virtudes y 

sus limitaciones. […] 

La filosofía de Kant es una de esas adquisiciones eternas que es preciso conservar para poder ser 

otra cosa más allá de ella. 

 

Partiendo de las coordenadas dibujadas por Heidegger y Ortega vamos a subrayar 

tres logros específicos de Kant, es decir: tres de sus aportaciones más significativas, con 

las que, de un modo u otro, tenemos que contar en la filosofía actual y en la filosofía 

venidera. 

La filosofía registra conmociones subterráneas, es un sismógrafo de movimientos 

en las placas tectónicas del mundo. Y esto es lo que encontramos en Kant cuando 

explicitó un «giro antropológico» al que, en su vocabulario, denominó «giro 

copernicano». Kant está en el punto de inflexión que trazó el paso epocal ⎯entre los 

siglos XVIII y XIX⎯ del teocentrismo al antropocentrismo. Se trata de un corte decisivo 

en el mundo y su historia: un hito irreversible ⎯salvo que la barbarie le gane la partida 

a la civilización y la «fe» suplante otra vez a la «razón». Por eso, en un célebre texto, 

Kant sostuvo que las principales preguntas filosóficas conducen a una central: «¿Qué 

es el Hombre?». Tenemos aquí, en definitiva, su primera gran contribución1. 

En segundo lugar, y como prolongación de lo anterior, Kant desmontó con audacia 

y de un modo sistemático la ontoteología, es decir: recorrió algunas de las principales 

aporías de la fundamentación teológica del mundo y de la existencia humana (después 

 
1 Kant, por lo tanto, y este es uno de sus logros centrales y meritorios, explicitó sistemáticamente el 

principio rector de la Modernidad; es decir: registró el paso al antropocentrismo ⎯desmantelando, para 

cumplir con rigor esta encomienda, la fundamentación cosmológica y la fundamentación teológica, es 

decir, las dos etapas iniciales de la metafísica del fundamento. Emplearemos, en adelante, como es 

habitual, las siguientes siglas: KrV (Crítica de la razón pura), KpV (Crítica la razón práctica), KU (Crítica del 

Juicio). 



159 

 

 
  

 

Razón y enigma en Kant | Alejandro Escudero Pérez 

 

ISSN-e: 1885-5679 

N.º 133 
En.-feb. 
2026 

 

 

de Kant, el teocentrismo sólo podrá regresar de un modo dogmático ⎯ajeno, por lo 

tanto, a los cauces y los umbrales de la «razón crítica»). El ejemplo más destacado, 

aunque no el único, lo tenemos en la «Dialéctica transcendental» de la Crítica de la razón 

pura (por esta senda siguieron, en el siglo XIX, Schopenhauer y Feuerbach, los maestros 

de la sospecha ⎯Marx, Nietzsche, Freud⎯ y, en el fondo, más tarde, la mayoría de los 

autores significativos del siglo XX). 

En tercer lugar, merece resaltarse el énfasis kantiano en la finitud de la razón (en la 

finitud, por lo tanto, del sujeto/fundamento). Esto implica ⎯si nos trasladamos desde 

Kant al marco más amplio del idealismo alemán⎯ dos cosas: a) el Sujeto (de la razón) 

no es nunca un Absoluto (una instancia que se pone a sí misma, por sí misma y para sí 

misma como el Fundamento inamovible; y ese es el papel de la auto-reflexión del 

Sujeto en Fichte, Schelling y Hegel: cuando el sujeto «vuelve sobre sí mismo», 

desgajándose del mundo, ocurre la auto-posición del fundamento en tanto 

«absoluto»); b) respecto a la razón finita del sujeto siempre hay algo «dado» (algo que 

ella no pone desde sí misma ⎯por ejemplo, una «materia», un «contenido»; el Sujeto 

es, pues, «receptivo»; hay una «donación» insuprimible, por lo tanto; eso dado, pues, 

es un Faktum al que la razón tiene que atenerse y que ella tiene que acoger). Por otro 

lado, en conexión con la cuestión de la finitud, la «razón crítica» se sitúa en el difícil 

punto medio entre el dogmatismo y el escepticismo (y es aquí donde tiene que, una y 

otra vez, perseverar y lograr orientación en su ejercicio propio en los terrenos en los 

que se despliega ⎯en la ciencia, la eticidad, el arte, etc.). 

 

§ 2. Kant y su legado 

 

Una vez caracterizada la aportación de Kant llegamos al propósito específico de 

heredar a Kant. Aquí hay que resaltar, para empezar, que no hay herencia que se pueda 

recibir genuinamente sin ser «transformada» en aquellos puntos que lo reclamen (a 

este modo de bregar con un legado lo llamó Heidegger su «repetición»; véase, al 

respecto, lo que expone en el libro Kant y el problema de la metafísica [2013])2. 

 
2 «Entendemos por repetición de un problema de fondo la apertura de sus posibilidades originarias, 

hasta entonces escondidas. El desarrollo de éstas lo transforma y sólo así logra ser conservado en el 

contenido de su problematicidad. Conservar un problema significa librar y mantener despiertas 

aquellas fuerzas internas que lo posibilitan como problema desde su transfondo», Heidegger (2013: 165). 



 
 

 
 

Razón y enigma en Kant | Alejandro Escudero Pérez 

 

ISSN-e: 1885-5679 

    160 

 
N.º 133 
En.-feb. 
2026 

 

 

Nos planteamos, como tarea explícita de la filosofía contemporánea, heredar a Kant. 

Pero, cómo ocurre algo así. Es importante precisarlo. Para avanzar en este punto hay 

que fijar un ¿desde dónde? y un ¿hacia dónde? que defina las coordenadas de la 

elaboración de la herencia (y esto es lo más difícil de establecer con rigor porque lo 

más cercano ⎯nuestra ubicación misma en lo que concierne al filosofar⎯ es a la vez 

lo más opaco y confuso). 

Con el fin de dibujar esas coordenadas vamos a resaltar una tarea y un marco que 

han emergido en el siglo XX y nos conciernen en el siglo XXI (y desde los cuáles se 

puede precisar un poco más la dirección en la que emprender el propósito, aún 

abstracto hasta que esto resulte clarificado, de «heredar Kant»): 

La primera tarea es la de ampliar la razón frente a los diversos tipos de estrechamiento 

que la han atenazado en el trayecto desde el siglo XVIII hasta la actualidad (el caso 

más constatado, pero no el único, tiene que ver con la primacía de lo que Horkheimer 

ha llamado la «razón instrumental» y Heidegger la «razón calculante»). Los intentos 

de algo así han sido múltiples. Mencionaremos tres ejemplos en los que esta 

ampliación se ha pretendido alcanzar en el siglo XX: la razón vital en José Ortega y 

Gasset (El tema de nuestro tiempo [1923]); la razón poética en María Zambrano (Filosofía 

y poesía, 2025); la razón fronteriza en Eugenio Trías (Lógica del límite, 1991; Ciudad sobre 

ciudad, 2001; El hilo de la verdad, 2014)3. Esta es, por lo tanto, una importante tarea de 

futuro, que apenas comenzamos a desplegar aún. 

Un marco filosófico posfundacional. Si la fundamentación teológica era aporética 

⎯como con rigor mostró Kant en la «Dialéctica transcendental» de la KrV⎯ también 

lo es la fundamentación antropológica. Michel Foucault, por mencionar un ejemplo 

sobresaliente, lo ha mostrado en el libro Las palabras y las cosas: en el capítulo IX 

⎯titulado «El hombre y sus dobles»⎯ se exponen sistemáticamente una serie de 

aporías que desbaratan desde dentro las pretensiones de la metafísica del sujeto en su 

cometido fundamentador.  

Una presentación inicial del planteamiento «posfundacional» que asoma aquí se 

puede trazar desde varios ángulos. Acudiremos al caso siguiente: en 1969 Hans Albert 

 
3 «…lo que se halla hoy en cuestión es la posibilidad misma de una racionalidad más amplia… la 

filosofía se inicia hoy con la experiencia de los límites de una razón dominadora [centrada en el 

Sujeto/Fundamento]. La razón tiene que abrirse, expandirse», Cuartango (2013: 69-70). 



161 

 

 
  

 

Razón y enigma en Kant | Alejandro Escudero Pérez 

 

ISSN-e: 1885-5679 

N.º 133 
En.-feb. 
2026 

 

 

⎯discípulo de Karl Popper⎯ publicó el libro titulado Tratado de la razón crítica; en el 

conjunto del libro se formulan dos tesis importantes sobre esta cuestión: por un lado, 

no cabe, por más que se intente, fijar un fundamento último, por ejemplo, para el 

conocimiento; cuando se ha pretendido alcanzarlo se ha chocado con lo que el autor 

denomina el «trilema de Münchhausen»: a) una regresión al infinito; b) una detención 

arbitraria en esa regresión; c) un círculo vicioso (entre el fundamento y lo 

fundamentado); por otro lado, añade Hans Albert, cabe elaborar ⎯sin necesidad de 

recurrir a un engañoso e ilusorio «fundamento último»⎯ una racionalidad que no sea 

ni escéptica ni dogmática (con lo cual, pues, volvemos a lo que auspició Kant: una 

«razón crítica» que busca una y otra vez una senda intermedia entre esos dos extremos 

simplificadores y paralizantes).  

Ampliando lo que hemos indicado a partir de este discípulo de Popper hay que 

añadir que la temática específicamente «posfundacional» recorre problemáticamente 

el conjunto de la filosofía del siglo XX en sus distintas tradiciones, por lo que sigue 

siendo algo por acotar y definir, pero cuya relevancia no se puede ignorar. Dicho sólo 

negativamente: en este marco ⎯emergente, en ebullición⎯ el filosofar ya no es un 

fundamentar; por lo que, en definitiva, se redefine el lugar y el papel de la filosofía en 

el conjunto del saber, del mundo y de la existencia humana4. 

Ambas rutas ⎯la ampliación de la razón y lo posfundacional en la filosofía del siglo 

XX⎯ están conectadas. Por un lado, circunscriben una tarea y un marco respecto a la 

filosofía contemporánea. Por otro lado, apuntan hacia una «razón sin (un) sujeto» o 

una «razón sin (un) fundamento» (un fundamento postulado como trascendente, 

eterno, absoluto ⎯un asiento definitivo, un punto arquimédico desde el que 

asegurarlo todo, un dispositivo de clausura implantado en el mundo y la existencia 

humana, etc.). Y Kant, como veremos en adelante, contribuyó a ambas rutas 

exactamente en el punto en el que la razón entra en contacto con sus propios y más 

profundos enigmas. 

 

 

 
4  Mencionaremos varios libros cuya lectura es recomendable respecto a la cuestión de lo 

«posfundacional»: Reiner Schürmann, El principio de anarquía. Arena, 2017; Oliver Marchart, El 

pensamiento político posfundacional. FCE, 2009; Román Cuartango, Las tareas de la filosofía. Universidad de 

Cantabria, 2014; Lee Braver, Groundless grounds (A Study of Wittgenstein and Heidegger). MIT, 2014. 



 
 

 
 

Razón y enigma en Kant | Alejandro Escudero Pérez 

 

ISSN-e: 1885-5679 

    162 

 
N.º 133 
En.-feb. 
2026 

 

 

§ 3. Tres vertientes de la herencia kantiana 

 

El propósito general de acoger el legado kantiano puede ser precisado, ahora ya sí, 

partiendo del «desde dónde» y del «hacia dónde» tal y como ha sido fijado con el 

señalamiento de esta doble ruta: la ampliación de la razón y la problemática 

posfundacional. 

Nos toca, pues, indicar en qué líneas concretas cabe heredar a Kant (en medio de la 

transformación de lo por él legado ⎯insistiendo, pues, en que recibir una herencia 

implica enmendarla, retocarla con más o menos detalle o profundidad). 

¿Qué heredar de Kant de modo concreto? Por ejemplo los tres siguientes aspectos: 

a) una articulación de la filosofía (filosofía académica y filosofía mundana ⎯ambas 

conectadas en un bucle de retroalimentación); b) el transcendentalismo filosófico (con 

sus variantes); c) una serie de piezas específicas de la KU que pueden ser prolongadas 

en una dirección, tal vez, fructífera (en la que se apuntan cuestiones de vanguardia en 

el despliegue contemporáneo de la filosofía)5. 

A desgranar estas tres líneas nos dedicaremos a continuación hasta llegar a la 

conclusión de lo que estamos exponiendo: una conclusión en la que se resaltará, desde 

Kant, el trasfondo enigmático de la propia «razón» y, con ella, de la propia filosofía. 

 

3. 1. Una articulación de la filosofía 

 

Respecto a la articulación de la filosofía en la parte final de la KrV encontramos una 

distinción importante (véase KrV A 838-839/B 866-867, en la sección llamada 

«Arquitectónica de la razón pura»). Kant nos habla de un lado académico de la filosofía 

y, a continuación, de su vertiente mundana (hay que destacar que estos dos aspectos no 

están enteramente aislados entre sí: se nutren uno del otro en reciprocidad). ¿Cómo 

 
5 Los principales hallazgos de la KU (los cuales reclaman ser ampliados, profundizados, expandidos) 

son, al menos, los siguientes: a) la razón reflexionante inmersa en los ámbitos de la comprensión del 

mundo; b) una presencia sin concepto/esencia (en una doble dirección: presencia esquemática/presencia 

diferida); c) el existir humano y su participación en el juego de la comprensión (bajo el acicate de la 

inteligencia inventiva ⎯la «imaginación»); d) una instancia originariamente donadora (die Natur) tanto 

de las obras que surcan un ámbito de la comprensión como de su orden interno; e) el consenso de la 

verdad y el «sentido común» (en el § 40 de KU). 



163 

 

 
  

 

Razón y enigma en Kant | Alejandro Escudero Pérez 

 

ISSN-e: 1885-5679 

N.º 133 
En.-feb. 
2026 

 

 

podemos desarrollar esta distinción en el terreno de la filosofía actual? Vamos con 

unas pinceladas sobre ello. 

En su concreción académica la filosofía se organiza según una historia de la filosofía y 

un sistema filosófico. Nos detendremos con brevedad en estas dos direcciones de la 

filosofía académica. 

La contribución a la historia de la filosofía de Kant es doble: ensayó una escueta 

«historia de la razón pura» incluida al final de la KrV y, además, escribió el libro 

Progresos de la metafísica desde Leibniz y Wolff (publicado, con una cuidada edición de 

Félix Duque, en la editorial Tecnos). Pero más allá de estos dos textos nos dejó también 

un apunte importante que no hay que dejar caer en saco roto: aprender a filosofar 

(entendiendo la filosofía como actividad, como indagación) no es idéntico, nos dice 

Kant, a «aprender filosofía» (estudiando su historia, principalmente). Aquí es 

pertinente una observación sobre algo que se puede constatar en el siglo XX y XXI: en 

general hemos pasado ⎯por influjo de la universidad (aunque el asunto sea más 

profundo)⎯ de que la historia de la filosofía no fuera nada (véase lo que dice al 

respecto Descartes en el Discurso del método ⎯en el que con bastante soberbia afirma 

que nada significativo se puede aprender del pasado) a que lo sea casi todo (lo cual es, 

sin duda, excesivo y, por lo tanto, algo que reclama una rectificación). Y no sucede 

⎯como Kant nos ha ayudado a entender⎯ ni lo uno ni lo otro: ni la filosofía puede 

prescindir de su historia ni puede reducirse a ella (pues tiene que intentar ir «más allá 

de ella» ⎯sin ignorarla nunca). Es importante estudiar las tradiciones que tejen el 

trayecto de la filosofía en su historia, pero esto no agota el campo de la filosofía ni el 

carácter de sus cometidos (a veces la propia «historia de la filosofía» termina siendo 

un obstáculo para el despliegue de la filosofía en vez de ser un impulso y un acicate, y 

esto es algo que hay que contrarrestar). 

El otro aspecto del lado académico de la filosofía es la propuesta de un sistema 

filosófico. Destacaremos de lo que Kant sostuvo sobre la sistematicidad de la filosofía 

lo siguiente: el sistema kantiano nunca parte de un Primer Principio del que todo se 

«derive» o «deduzca», ni, tampoco, se propone llegar a un Primer Principio de este 

tipo. Este es el motivo, o uno de ellos, de que la unidad de las tres críticas siempre fuese 

para Kant un problema, no algo obvio y simple, fácil de zanjar. En cambio, los 

inmediatos herederos de Kant ⎯el arco del idealismo alemán desde Fichte hasta 



 
 

 
 

Razón y enigma en Kant | Alejandro Escudero Pérez 

 

ISSN-e: 1885-5679 

    164 

 
N.º 133 
En.-feb. 
2026 

 

 

Hegel⎯ vieron en esto una carencia de su planteamiento y, por eso, o partieron de un 

Primer Principio (Fichte) o se propusieron llegar a él como meta (el Espíritu Absoluto 

en Hegel como fin de la Historia en la que lo real llega a ser enteramente racional)6. 

¿Por qué ocurrió esto en el inmediato postkantismo? Por el abandono de la finitud de 

la razón en medio de una serie de intentos de convertir a la filosofía en un Saber Absoluto 

(en el que el Sistema y la Historia convergen hasta identificarse). 

Respecto a la vertiente mundana de la filosofía diremos lo siguiente: la razón crítica 

⎯sostiene Kant⎯ está interesada en que sus fines ⎯sus metas, sus propósitos⎯ se 

cumplan; las leyes de la razón no sólo son proclamadas en el aire, sino que tienen que 

«realizarse» mundanamente. Por eso a la filosofía le toca indagar con precisión «dónde 

estamos»: en qué mundo somos, cómo es este mundo en su «figura esencial», etc. Un 

importante texto en esta dirección fue el escrito de Kant ¿Qué es la Ilustración? (1784). 

Traduciendo esta línea de desarrollo que encontramos en Kant a la filosofía del siglo 

XX y XXI podemos decir que una de las principales articulaciones de la filosofía tiene 

que ver con lo que Gianni Vattimo ha llamado «ontología de la actualidad»: una teoría 

crítica del statu quo, es decir, un diagnóstico de los signos de los tiempos en los que se 

atisban los fenómenos emergentes y donde se puede ejercer a partir de ellos la razón 

crítica (hoy, en un mundo en crisis como el nuestro, algo así es imprescindible; tal vez 

por eso una parte significativa de los libros que hoy se publican bajo el rótulo filosofía 

tienen este cariz). 

 

3. 2. El transcendentalismo filosófico y sus variantes 

 

Una vez sucintamente analizado el asunto de la articulación de la filosofía vamos a 

continuación con el tema del «transcendentalismo filosófico», algo que tiene, como 

veremos pronto, una enorme relevancia. 

El saber filosófico se pregunta por sí mismo recurrentemente (es una marca de 

nacimiento ⎯y tiene sus motivos profundos). Por ejemplo, de un modo implícito o 

 
6 En Kant la «auto-conciencia» del Sujeto no equivale sin más a la auto-posición del sujeto como el 

fundamento (absoluto); lo impide la propia finitud de la razón. La auto-posición del sujeto en la auto-

conciencia (la auto-reflexión, la conciencia de conciencia, la vuelta a la interioridad separándose de la 

exterioridad espacial) la encontramos en el idealismo del Saber Absoluto (en las versiones de Fichte, 

Schelling y Hegel). 



165 

 

 
  

 

Razón y enigma en Kant | Alejandro Escudero Pérez 

 

ISSN-e: 1885-5679 

N.º 133 
En.-feb. 
2026 

 

 

explícito, formula preguntas como estas: a) ¿tiene la filosofía un «campo propio» de 

indagación?; b) ¿cuál es, entonces, su lugar y su papel en el conjunto del saber (en las 

plurales formas de comprensión del mundo)? 7  El transcendentalismo filosófico 

⎯inaugurado por Kant (pero con antecedentes, por así decirlo, en varias tradiciones)⎯ 

ofrece una respuesta a estos interrogantes tan complejos como decisivos. La propuesta 

de Kant fue la siguiente: el campo propio de la filosofía es la «dimensión 

transcendental», es decir, que a ella le corresponde explicitar las «condiciones a priori 

de posibilidad» (por ejemplo, del «conocimiento» o de la «moralidad»). Aquí hay, sin 

embargo, implícita, una enorme controversia: ¿a qué se asigna y dónde arraiga esta 

dimensión transcendental? ¿cuál es exactamente su estatuto? (esta controversia no está 

cerrada, está aún por debatir a fondo, precisamente porque la respuesta kantiana puede 

ser replanteada: vuelta a pensar y elaborar en una dirección tal vez distinta ⎯pero 

siguiendo su estela). Antes de atender a las principales repercusiones o versiones 

⎯desde el siglo XIX hasta hoy mismo⎯ del transcendentalismo filosófico nos 

detendremos en algunos textos que subrayan lo que estamos exponiendo aquí respecto 

a la indicación kantiana de cuál es el campo propio de la indagación filosófica. 

En la entrevista de Glyn Daly a Slavoj Žižek (2006), encontramos un conjunto de 

declaraciones que apuntan en la dirección de reivindicar un transcendentalismo 

filosófico en el contexto de la filosofía contemporánea. Por ejemplo cuando dice:  

 

Y ahora diré algo que a algunas personas les parecerá horrible, particularmente a los historiadores 

de la filosofía antigua que van a querer lincharme, a saber: Kant fue el primer filósofo. Creo que Kant, 

con su giro transcendental, abrió un espacio desde el cual podemos analizar en retrospectiva todo el 

canon de la filosofía anterior. La filosofía prekantiana es incapaz de pensar esa dimensión 

transcendental. [Žižek, 2006: 32]  

 
7 Un tipo de respuesta a esta difícil cuestión, distinta de la que aquí vamos a proponer, es la siguiente: 

la filosofía se desarrolla como un «conocimiento del ente» subordinado, sin embargo, a otro tipo de 

«saber» más fundamental o más básico (más seguro, más infalible, más confiable); dos versiones de esta 

tesis son la medieval «philosophia ancilla theologiae» o la moderna «philosophia ancilla scientiae»; en estos 

dos casos, paralelos, pues tienen supuestos comunes, la filosofía resulta subordinada o a la religión o a 

la ciencia (pues ambas son, o eso se presupone, un saber de lo fundamental que es enteramente cierto e 

indudable, el único digno de genuino crédito); de todos modos, este planteamiento termina 

desembocando en algún tipo de supresión de la propia filosofía, supresión que, sin embargo, 

contradictoriamente, está suponiendo ella misma una metafísica de la que no puede dar cuenta. 



 
 

 
 

Razón y enigma en Kant | Alejandro Escudero Pérez 

 

ISSN-e: 1885-5679 

    166 

 
N.º 133 
En.-feb. 
2026 

 

 

Matizando lo que afirma Žižek indica Arturo Leyte (2020: 36): «Con su 

planteamiento transcendental, Kant ha reiterado a Grecia en la filosofía moderna»8. 

Hay aquí, es obvio, una importante discusión o un relevante debate que no podemos 

emprender en este momento, pero que no se puede tampoco evitar o esquivar. En todo 

caso, sean cuales sean los antecedentes tradicionales del planteamiento de Kant, sigue 

en pie que el transcendentalismo filosófico es un hallazgo de enorme magnitud y que no 

sólo no está superado sino que tiene que ser una y otra vez retomado para medir su 

alcance y las opciones actuales de su desarrollo9. 

Partimos, pues, del transcendentalismo filosófico como el principal hallazgo 

kantiano ⎯gracias él se puede aclarar en qué sentido preciso la filosofía tiene un campo 

propio para su exploración y, a la vez, cuál es su lugar y su papel en el conjunto de la 

comprensión del mundo (en la ciencia, el arte, la política, etc.). Por otro lado, su 

prolongación ⎯es decir, sus variantes⎯ ha sido amplia y sinuosa durante los siglos XIX 

y XX (desde el neokantismo decimonónico hasta autores contemporáneos). Veámosla 

con brevedad en las principales líneas de su despliegue. 

 
8 «Pues bien, la filosofía en Kant sigue siendo lo mismo que en Platón y Aristóteles. Se trata en ella de 

aquello que en toda presencia de un ente constituye de antemano esa presencia; lo que en todo aparecer 

de un ente está ya dado (a priori) y precisamente como aquello que constituye de antemano el darse de 

ese ente (es decir, el ‘ser del ente’). No se trata aquí del darse efectivo del ente, sino de la constitución de 

ese darse, de su esencia, de su posibilidad en el sentido de essentia o realitas; lo que constituye de 

antemano esta posibilidad son las condiciones de ella. En la filosofía de Kant se trata de condiciones de 

posibilidad a priori», Felipe Martínez Marzoa (Kant, 2011: 9). Si en Platón el «ser del ente» es el eîdos y en 

Aristóteles lo es la morphé (forma en acto) en Kant el «ser del ente» es el Sujeto (el sujeto de la razón); un 

Sujeto provisto de un repertorio de conceptos a priori, los cuales son la traducción moderna del eîdos 

platónico y aristotélico; por otro lado, si en Kant hay un paso significativo dentro de esta línea de la 

tradición filosófica está en lo siguiente: en avanzar en el imprescindible «vaciamiento de onticidad» de 

la dimensión transcendental (cuanto más lejos se consiga llegar en este punto con más solidez se podrá 

desarrollar el transcendentalismo filosófico). 
9 En la tradición metafísica y ontológica de la filosofía se ha apuntado recurrentemente hacia la dimensión 

transcendental; por ejemplo en los hitos siguientes en el arco amplio que nos llevan hasta Kant: a) en el 

pliegue entre physis y arché (el áperion de Anaximandro, el eînai de Parménides, el lógos de Heráclito); b) 

el pliegue platónico del eîdos del eîdos y el aristotélico entre el ente cambiante y el divino ente inmóvil; c) 

las propiedades transcendentales del ente explicitadas en la Edad Media (en tanto ubicadas por encima 

de la multiplicidad de los géneros supremos y sus respectivas categorías); d) el pliegue barroco, en 

Spinoza, entre la natura naturans y la natura naturata. Este «pliegue», a su vez, admite una caracterización 

metafísica ⎯cuando se lo equipara con una separación o escisión jerárquica que busca aporéticamente 

ser suturada⎯ o un abordaje ontológico (en el que ese pliegue comparece desde la diferencia del ser 

respecto a lo ente en general y lo ente en su totalidad). 



167 

 

 
  

 

Razón y enigma en Kant | Alejandro Escudero Pérez 

 

ISSN-e: 1885-5679 

N.º 133 
En.-feb. 
2026 

 

 

¿Cuál fue el contexto de la continuación del legado de Kant en la segunda mitad del 

siglo XIX? Puede especificarse a través de dos características10: a) el hundimiento del 

sistema hegeliano del Saber Absoluto; b) el auge del positivismo en la sociedad 

industrial (un cientificismo aupado sobre la fe ciega en la Ciencia y la Técnica, y, por 

lo tanto, en el Progreso). En 1865, partiendo de estas dos coordenadas, y como reacción 

a ellas, Otto Liebmann lanzó el eslogan principal del inicial neokantismo: toca, ahora, 

ensayar, decía, para enderezar un rumbo extraviado, una «vuelta a Kant» (Zurück zu 

Kant)11. 

Dentro del neokantismo tenemos, en primer lugar, a la importante escuela de 

Marburgo. Fue iniciada por Hermann Cohen (1842-1918); él reescribió las tres críticas 

de Kant en sus libros: Kants Theorie der Erfahrung (1871), Logik der reinen Erkenntnis 

(1902), Kants Begründung der Ethik (1877), Kants Begründung der Ästhetik (1889). Otros 

miembros destacados de ella fueron Paul Natorp (1854-1924) con importantes libros 

sobre Descartes y Platón, y Ernst Cassirer (autor de libros célebres: los cuatro 

volúmenes de El problema del conocimiento o la Filosofía de las formas simbólicas, en tres 

volúmenes). 

La segunda línea del neokantismo alemán la encontramos en la escuela de Baden. 

Estuvo orientada, especialmente, hacia las ciencias del espíritu (en el sentido de 

Dilthey), la filosofía de la cultura y la teoría de los valores. Sus principales impulsores 

fueron, Wilhelm Windelband (1848-1915) y Heinrich Rickert (1863-1936). 

Siguiendo a su maestro Brentano, Husserl, en el libro que inaugura la tradición 

fenomenológica, las Investigaciones lógicas de 1900, rechaza en numerosas ocasiones la 

filosofía de Kant y el neokantismo (su propuesta inicial fue un esencialismo logicista). 

Sin embargo, a partir de 1907 y, ya explícitamente, en 1913, Husserl se propuso 

elaborar una «fenomenología transcendental», con lo cual, aunque sea de un modo 

singular, se alineó con lo que antes rechazaba. Así, libros de Husserl como Ideas I, 

Filosofía primera, o Lógica formal y lógica transcendental, presentan una versión 

fenomenológica de la tradición del idealismo kantiano. El caso de otros autores 

encuadrables dentro de la fenomenología es distinto, y, por eso, merece la pena 

 
10 Un libro importante sobre la trayectoria de la filosofía en el siglo XIX es De Hegel a Nietzsche de Karl 

Löwith (2008). 
11  Véase Klaus Christian Köhnke (2012). Un interesante repaso a algunos hitos de la tradición del 

transcendentalismo filosófico se puede consultar en el libro de Jeff Malpas (ed., 2003). 



 
 

 
 

Razón y enigma en Kant | Alejandro Escudero Pérez 

 

ISSN-e: 1885-5679 

    168 

 
N.º 133 
En.-feb. 
2026 

 

 

destacarlos aquí: tanto Ortega y Gasset como Heidegger comenzaron sus carreras 

filosóficas dentro del neokantismo (Ortega dentro de la escuela de Marburgo, 

Heidegger realizando su tesis doctoral bajo la supervisión de Rickert). Sin embargo, 

fue el contacto con la fenomenología de Husserl lo que poco a poco fue alejándolos del 

neokantismo, aunque no por ello del transcendentalismo filosófico, por lo que 

terminaron promoviendo, de un modo u otro, una variante del mismo enormemente 

original y fructífera (pues ambos se propusieron romper de algún modo con el 

idealismo moderno, es decir, con el modelo «Sujeto → objeto»)12. 

Dentro del llamado «giro lingüístico» de la filosofía en el siglo XX también cabe 

localizar una versión kantiana del mismo. En primer lugar, y aunque resulte 

sorprendente, se puede mencionar el primer libro de Wittgenstein: en el Tractatus 

logico-philosophicus se afirma con nitidez, en el § 6.13: «la lógica es transcendental», con 

lo cual, de algún modo, se sigue la herencia kantiana. Además, tenemos en esta línea 

la elaboración lingüística del transcendentalismo por parte de K. O. Apel y J. Habermas 

(acometida, en parte, a través de la hermenéutica filosófica de Gadamer y su énfasis 

en la entraña «dialógica» de la razón); de Apel se pueden destacar los dos volúmenes 

titulados La transformación de la filosofía (1973-1976) y de Habermas tanto Conocimiento 

e interés (1968) como su monumental Teoría de la acción comunicativa (1981). 

Por último, aunque sin agotar el tema de la amplia herencia de Kant en la filosofía 

del siglo XX (se podría mencionar a Hannah Arendt, John Rawls, etc.), subrayaremos 

los rastros del kantismo en la filosofía francesa de la segunda mitad del siglo pasado. 

Así Michel Foucault, como parte de su traducción de la Antropología en perspectiva 

pragmática, incluyó una amplia introducción hoy publicada con el título Una lectura de 

Kant (2024a); por otro lado, en el libro Las palabras y las cosas de 1966, uno de los libros 

más importantes de la filosofía contemporánea, Kant juega un papel clave en el 

conjunto de su argumentación; finalmente, Foucault dedicó una atención sostenida 

⎯en artículos, conferencias y cursos universitarios⎯ al escrito de Kant «¿Qué es la 

Ilustración?» (en el libro, publicado en la editorial Tecnos, Sobre la Ilustración (2006), se 

recogen los distintos textos foucaultianos al respecto)13. Por su parte, Gilles Deleuze 

 
12 Mencionaremos aquí, por ejemplo, dos libros panorámicos: Apostolescu y Serban (eds., 2020) y Slama 

(2021). 
13 Inicialmente, en un texto redactado en 1949, lo que Foucault buscaba, bajo la guía de Jean Hyppolite, 

era conjugar la trascendentalidad con la historicidad, como se constata en el texto de La constitution d’un 



169 

 

 
  

 

Razón y enigma en Kant | Alejandro Escudero Pérez 

 

ISSN-e: 1885-5679 

N.º 133 
En.-feb. 
2026 

 

 

publicó en 1963 un magnífico libro titulado La filosofía crítica de Kant (Deleuze, 2007); 

la editorial Cactus, por otro lado, ha publicado los numerosos cursos universitarios 

que Deleuze dedicó a Kant; además, en el libro Crítica y clínica (1996), se puede leer el 

artículo «Sobre cuatro fórmulas poéticas que podrían resumir la filosofía kantiana»14. 

Por último, se puede mencionar a Jean-François Lyotard; además de dos libros, 

Lecciones sobre la analítica de lo sublime (2021) y El entusiasmo: crítica kantiana de la historia 

(2009), en su contribución clave a la filosofía actual ⎯el libro La diferencia (1999)⎯ se 

cruzan, como principales referentes filosóficos, tanto Kant como el segundo 

Wittgenstein. 

De todas estas versiones del transcendentalismo kantiano, ¿cuál tiene, a nuestro 

entender, más futuro y, por lo tanto, podría ser más fructífera? Apostaríamos por un 

transcendentalismo filosófico de cuño «ontológico». En él la «dimensión 

transcendental» se asigna al «ser» en vez de al «sujeto»; dicho con un poco más de 

precisión: la dimensión transcendental ⎯las condiciones a priori de posibilidad de la 

comprensión científica, ética, política, artística, técnica, etc.⎯ están plegadas en la 

comprensión del ser ⎯el cual alude a un «acontecer» recurrente, no a un fundamento 

fijo y definitivamente asentado (en esta ruta, por lo tanto, se asume la índole 

«posfundacional» de la filosofía y se ensaya, también, una ampliación de la 

racionalidad)15. 

 

3. 3. Los hallazgos de la KU y su prolongación 

 

En el tercer punto de la exposición ⎯en el que abordaremos la KU (la llamada 

«tercera crítica»)⎯ es donde con más nitidez nos vamos a acercar tanto a la tarea 

indicada (ampliar la razón) como al marco señalado: lo posfundacional en la filosofía del 

 
transcendantal historique dans la Phénoménologie de l’Esprit de Hegel (Foucault, 2024b). Un libro interesante 

sobre estas cuestiones: Dajballah (2008). 
14  En algunas ocasiones Deleuze califica a su propuesta filosófica con la etiqueta de «empirismo 

transcendental»; un buen libro sobre el tema es el de Anne Sauvagnargues (2009). 
15 V. Crowell y Malpas (2007). Un transcendentalismo ontológico, por un lado, acomete una ampliación 

de la razón en el marco posfundacional; por otro lado, sus coordenadas básicas son las siguientes: a) en 

la comprensión del ser están plegadas y estampadas las condiciones a priori de posibilidad de la 

experiencia de los fenómenos (en el conocimiento, la eticidad, el arte, la técnica, la política, etc.); b) la 

comprensión del ser abarca el mundo e incluye a la existencia humana; c) ser: un acontecer (surcado por 

la diferencia, el límite y la posibilidad).  



 
 

 
 

Razón y enigma en Kant | Alejandro Escudero Pérez 

 

ISSN-e: 1885-5679 

    170 

 
N.º 133 
En.-feb. 
2026 

 

 

siglo XXI (en la conjunción de ambos están dibujadas, tal y como dijimos con 

anterioridad, las coordenadas de la transformación de la herencia kantiana ⎯al menos 

en una de las direcciones en las que este propósito puede ser emprendido y desplegado 

en el siglo XXI)16. 

La KU es el libro más extraño y singular de Kant. Por un lado, es una clave de bóveda 

del sistema de la razón: lo que define la «unidad» de la KrV y la KpV (el determinismo 

de la naturaleza con la libertad suprasensible de la voluntad). Pero, por otro lado, hay 

en la KU una serie de líneas de fuga respecto a la filosofía moderna, es decir, respecto al 

idealismo del sujeto (con su específica «tesis sobre el ser»). No es casualidad, dicho 

como apunte histórico, que Hölderlin ⎯el primer crítico del idealismo alemán⎯ fuese 

un lector perspicaz de la KU. Si se sigue hasta el final la senda trazada en la tercera 

crítica puede ocurrir que desde Kant lleguemos más allá de Kant (lo cual nada tiene 

que ver con haber superado a Kant sino, al contrario, con haberlo efectivamente 

heredado). 

Gracias a una serie de textos breves de Marco Sgarbi (extraídos de su importante 

libro de 2011) circunscribiremos inicialmente el cauce de nuestra exposición de la 

tercera crítica: 

a) «No cabe duda de que la KU es la más enigmática de las tres críticas publicadas 

por Kant» (Sgarbi, 2011: 23). 

b) «… la KU no es un edificio concluido…», (Ibidem: 24).  

c) Tras publicar la KrV y la KpV Kant necesitaba «…alcanzar una teoría general 

acerca del enjuiciamiento de objetos sin conceptos determinados, o lo que es lo 

mismo: orientarse hacia la KU y el descubrimiento del Juicio reflexionante»17, (ib.: 

45).  

d) «…la actividad primordial del Juicio reflexionante consiste en operar sin 

Concepto…», (ib.: 160)18. 

 
16 Recordamos aquí, pues, que la tarea planteada era la de ampliar la razón y el marco de un pensar 

posfundacional (y, desde ahí, se encauzaba el propósito de «heredar a Kant»). 
17 El Juicio reflexionante ⎯tal y como inicialmente lo explicita Kant⎯ está inmerso en el terreno de lo 

estético (cuyas dos vertientes son lo bello y lo sublime) y en la articulación de una teleología (con su 

lado cognoscitivo y su vertiente moral). 
18 Los conceptos son, en el mundo moderno, los equivalentes a las esencias en la filosofía tradicional (por 

lo tanto, apuntar hacia un lugar en el que no hay ni Conceptos ni Esencias es completamente extraño y 

anómalo respecto a la línea preponderante de la tradición metafísica). Kant ubicó los conceptos a priori 

en las facultades superiores del Sujeto (entendimiento y razón). 



171 

 

 
  

 

Razón y enigma en Kant | Alejandro Escudero Pérez 

 

ISSN-e: 1885-5679 

N.º 133 
En.-feb. 
2026 

 

 

Lo extraordinario de la KU19 está en que en el campo explorado por ella queda en 

suspenso lo que Heidegger ha llamado la «tesis de Kant sobre el ser». Kant afirma que 

«ser» = «posición» (Setzung); «ser», pues, aquí, se entiende como un poner o un oponer 

(setzen). Pero ¿qué es lo puesto y qué instancia ejerce esa posición? Lo puesto es el 

«objeto», y quien pone algo así es el «Sujeto». O sea, que aquí tenemos, nada menos, el 

modelo «Sujeto → objeto» (en el que el sujeto es el fundamento y el objeto lo 

fundamentado ⎯lo constituido, lo producido, lo construido). A su vez la posición del 

objeto por el Sujeto, su «objetivación», es, en su entraña «racional», de índole 

«conceptual», es decir: está regida por el a priori del concepto (lo que implica que es así 

como lo objetivado alcanza universalidad y necesidad, es decir, validez, verdad)20. Sin 

embargo, a pesar de esta directriz tan firme y rotunda, en el conjunto de lo explorado 

por la KU hay una significativa, sorprendente y enigmática, ausencia de 

conceptualidad (y, por ello, de «objetualidad»), pero, a la vez, y esto es lo 

auténticamente excepcional, hay, a pesar de ello, una presencia de algo: algo con un 

sentido y con una validez ⎯«necesaria y universal» (aunque esta «validez» tenga un 

sentido distinto al logrado desde el a priori conceptual). 

En las anteriores citas de Marco Sgarbi ya se ha mencionado implícitamente el punto 

de partida de la KU: la distinción entre el Juicio determinante y el Juicio reflexionante21 

(aquí hay que indicar que es enormemente difícil precisar el alcance último de esa 

distinción ⎯y esto es parte de la complejidad ante la que nos sitúa la KU en su 

conexión con las otras dos críticas)22. 

 
19 «La Erste Einleitung (a la KU) se había enfrentado a tumba abierta con un enigma concerniente a las 

raíces ocultas del pensamiento, en cuya clarificación era preciso seguir insistiendo», escribe Nuria 

Sánchez Madrid su excelente edición de la primera introducción de la KU (Kant, 2017: 15); el enigma 

suscita admiración y asombro, y las «raíces ocultas» son oscuras e insondables: y ahí fue donde trató de 

internarse Kant al escribir la KU. 
20 Escribe Kant en la KrV: «Ser no es evidentemente un predicado real, es decir un concepto de algo que 

pueda añadirse al concepto de una cosa. Es sencillamente la posición de una cosa o de ciertas 

determinaciones en sí» (A 598, B 626). La traducción es nuestra. 
21 En adelante emplearemos las expresiones razón determinante y razón reflexionante. 
22  Caben tres líneas de lectura de esta distinción kantiana: a) la razón determinante y la razón 

reflexionante están en el mismo plano (pues cada una impera en distintos territorios; es una lectura 

neutral, por llamarla así); b) hay una primacía completa de la razón determinante y, por ello, la razón 

reflexionante está subordinada y tiene un papel secundario (sólo auxiliar); c) hay una primacía de la 

razón reflexionante sobre la razón determinante (esta tercera línea, que será la que seguiremos aquí, 

marca una línea de fuga respecto a la moderna metafísica del sujeto). 



 
 

 
 

Razón y enigma en Kant | Alejandro Escudero Pérez 

 

ISSN-e: 1885-5679 

    172 

 
N.º 133 
En.-feb. 
2026 

 

 

Comenzaremos con una definición escueta de la razón determinante y la razón 

reflexionante: 

a) La razón determinante parte del universal (el concepto, la esencia) y desde ahí fija 

lo particular (lo subsume en una trayectoria que va desde arriba hacia abajo). 

b) La razón reflexionante, en cambio, parte del caso ⎯de lo concreto⎯ y busca para 

él el «universal» que lo subsume23; el anclaje de la razón reflexionante está, así, 

en el universal concreto, es decir, en algo que desmiente la universalidad 

abstracta de las esencias/conceptos de la tradición metafísica desde Platón hasta 

Husserl24. 

 

Realizada esta precisión inicial formularemos ahora una tesis filosófica (la cual es 

un aspecto de la transformación de la herencia de Kant a la que estamos aludiendo 

reiteradamente aquí): hay una primacía de la razón reflexionante respecto a la razón 

determinante «en el conjunto del saber», es decir, en el conjunto de las áreas de 

despliegue de lo «racional» (esta tesis no encuentra un apoyo directo en los textos de 

Kant, pero sí cabe sostenerlo desde una argumentación filosófica específica que 

procede por un lado, «fenomenológicamente» y, por otro lado, se acoge a logros 

específicos de las filosofía del siglo XX ⎯en distintas tradiciones). La estrategia desde 

aquí será recurrentemente la siguiente: «universalizar» ⎯de modo transversal⎯ una 

serie de hallazgos de la KU que Kant circunscribía a una parcela muy delimitada (de tal 

modo que todo lo que Kant ha expuesto desde la razón determinante en la KrV y la 

KpV no puede ya tomarse como lo originario sino sólo como «casos límite» 

⎯abstracciones fijadas dentro de un conjunto móvil y abierto en el que la racionalidad 

principal es la propia de la razón reflexionante). 

Mencionaremos aquí, una vez presentado el arranque de la KU, cuatro de los 

principales hallazgos de la KU (siguiendo el hilo conductor de la razón reflexionante 

 
23 Una tarea futura, aquí sólo aludida, es elaborar la razón reflexionante (tras las pistas proporcionadas 

por Kant en la KU) más acá de la dialéctica (metafísica) entre lo particular y lo universal. ¿Cómo? Por 

ejemplo, ubicándola entre el «vacío legal» y el «universal concreto». Sobre estos temas son relevantes 

los libros La fuerza del ejemplo (2008) de Alessandro Ferrara y Universal concreto (2023) de Javier Gomá 

Lanzón y, también, el conjunto de las investigaciones de Jean-François Lyotard. 
24 La razón reflexionante opera ante un «vacío legal»: hay un caso, pero no está predeterminada la ley 

que lo acoge y lo abarca (localizando en él su entraña «racional»). 



173 

 

 
  

 

Razón y enigma en Kant | Alejandro Escudero Pérez 

 

ISSN-e: 1885-5679 

N.º 133 
En.-feb. 
2026 

 

 

son, cada uno de ellos, «universalizables», esto es: extendibles y ampliables al conjunto 

del «saber» ⎯esto es, al conocimiento, a la eticidad, etc.)25: 

 

3. 3. 1 Del comprender y sus ámbitos (KU: Introducción) 

 

En base a la Introducción a la KU (una vez se ha delimitado allí lo que distingue la 

«capacidad de juzgar determinante» y la «capacidad de juzgar reflexionante») se 

puede fijar, inicialmente, lo siguiente: a) La razón determinante delimita desde sí misma 

una «esfera» (Gebiet) clausurada de antemano ⎯cerrada definitivamente, de una vez 

para siempre⎯ según el despliegue de los Conceptos a priori del Sujeto universal; por 

ejemplo: la esfera de la razón cognoscitiva cuaja en la física matemática (desarrollada 

desde Galileo hasta Newton) y la esfera de la razón práctica cuaja en la ética formal 

del deber (bajo el imperativo categórico); b) La razón reflexionante, por su parte, es 

incapaz de delimitar de una vez por todas una esfera de acción, por eso, sólo puede 

circunscribir un «ámbito» (Boden) en el que hay sentido y hay validez, pero que no está 

cancelado de una vez para siempre (pues ahí no pueden regir de antemano los 

Conceptos a priori del Sujeto racional ⎯según lo que se ha denominado razón 

determinante). Hasta aquí lo que Kant expone. La pregunta posterior a Kant ⎯a la vista 

 
25 La tarea futura aquí esbozada es la de expandir al conjunto de la racionalidad ⎯en los distintos 

campos de su ejercicio y su despliegue⎯ una serie de hallazgos de la KU. Los principales hallazgos de 

la KU (los cuales reclaman ser ampliados, profundizados, expandidos) son, al menos, los siguientes: a) 

Del comprender y sus ámbitos (KU, Introducción); la pregunta conductora aquí es: ¿cómo están 

organizados internamente los modos de la comprensión del mundo? ¿bajo qué «figura»? la alternativa 

es esta: ¿están articulados como «esferas» o como «ámbitos»? ¿qué implica lo uno y lo otro?; b) De una 

presencia sin concepto (KU, § 35); la cuestión aquí es la siguiente: ¿cómo comparece algo? Los fenómenos, 

siguiendo este hilo kantiano, aparecen sin presuponer un concepto o una esencia (es decir, en la doble 

dirección de una presencia esquemática y una presencia diferida); c) ¿Quiénes somos nosotros? (KU, § 45): 

aquí Kant explicita dos piezas importantes de una ontología de la existencia humana: en tanto que 

«partícipe» en el juego de la comprensión es un «médium» y tiene, en su centro, a la imaginación (la 

inteligencia inventiva); se trata, por lo tanto, de una respuesta a la pregunta por nosotros mismos ⎯por 

nuestro «ser»⎯ distinta a la articulada desde la metafísica del sujeto; d) Una enigmática instancia donadora 

(KU, § 46); aquí Kant indica, bajo el nombre «die Natur», la instancia a partir de la cual, y a través de una 

obra original y ejemplar, llega a un ámbito de la comprensión su «ley y su orden», su articulación 

«racional» (la cual rige su despliegue interno); se anticipa aquí una ontología del acontecimiento; e) El 

consenso de la verdad y el «sensus communis» (KU, § 40); la verdad consensual ⎯el consenso de la verdad⎯ 

arraiga, por un lado, en el sensus communis y, por otro lado, encuentra su apoyo en una retórica de la 

argumentación (cuyo propósito es persuadir y convencer del carácter comunitariamente vinculante de 

un «contenido» ⎯una obra de arte, un mensaje comunicativo, etc.; se apunta aquí hacia una 

racionalidad dialógica). 



 
 

 
 

Razón y enigma en Kant | Alejandro Escudero Pérez 

 

ISSN-e: 1885-5679 

    174 

 
N.º 133 
En.-feb. 
2026 

 

 

de lo que ha ido sucediendo en la filosofía durante el siglo XX y el XXI⎯ es la siguiente: 

¿y si únicamente hubiera «ámbitos» (esos en los que la racionalidad que se despliega 

es de índole «reflexionante») y no hubiera ⎯porque es una ilusión metafísica 

(semejante a la que fue desmantelada en la Dialéctica transcendental por Kant)⎯ 

«esferas» (en las que se desplegara de modo definitivo una razón determinante 

⎯sostenida sobre el fundamento del sujeto)? Es decir: si esto fuera cierto tanto el 

terreno de lo cognitivo como el de lo práctico serían precisamente «ámbitos» en vez de 

«esferas» clausuradas por el fundamento del sujeto (un ámbito es a la vez cerrado y 

abierto, y, también, admite reconfiguraciones en sus mismas condiciones de 

posibilidad, enmiendas en sus principios rectores ⎯tal y como Einstein enmendó a 

Newton trazando en la física un radical cambio de paradigma). Resumiendo el asunto 

principal sobre cómo están dibujados los modos de la comprensión del mundo (en la 

ciencia, la eticidad, el arte, etc.): si fueran «esferas» sucedería que estarían cerrados y 

clausurados (en tanto atados a un fundamento, por ejemplo el Sujeto de la razón); si 

fuesen «ámbitos» ⎯como aquí se defiende⎯ ocurriría que su cierre nunca sería 

definitivo: un ámbito de la comprensión está radicalmente abierto a un acontecimiento 

en el que cuaje su entera reordenación interior (por ejemplo con un cambio de 

paradigma científico o artístico). La primera conclusión de la prolongación del 

principal hallazgo de la introducción a la KU (siguiendo la tesis de la primacía de la 

razón reflexionante) puede, en definitiva, formularse así: no hay nunca esferas del saber 

⎯sea cognitivo o práctico o de otra índole⎯ sino únicamente ámbitos del comprender26. 

 

3. 3. 2. De una presencia sin concepto (KU, § 35) 

 

El § 35 de la KU se titula: «El principio del gusto es el principio subjetivo de la 

capacidad de juzgar en general». Y, ¿cuál es el tema explícitamente abordado en este 

parágrafo de la KU? El asunto de un «esquema sin (un) concepto». El hilo conductor 

para tematizar este fenómeno es la figura bella27. ¿Qué se encuentra en ella que sea 

 
26 Sobre este punto específico, en tanto lo aclara y lo expande, son magníficos dos libros de Dominique 

Pradelle (2012 y 2013). 
27 En su Releer a Kant, escribe Felipe Martínez Marzoa lo siguiente: «El esquematizar sin concepto es lo 

mismo que el finalismo sin fin. Lo uno y lo otro es lo que reconocemos cuando llamamos bella a la 

figura. Decir que la figura es bella es reconocer que, ciertamente, hay figura, por lo tanto unidad, orden 



175 

 

 
  

 

Razón y enigma en Kant | Alejandro Escudero Pérez 

 

ISSN-e: 1885-5679 

N.º 133 
En.-feb. 
2026 

 

 

filosóficamente relevante? Una presencia sin concepto o sin esencia. Ahora bien, algo 

así es lo imposible para, por ejemplo, la metafísica platónico-aristotélica y, con ella, la 

línea predominante, con buenos motivos, de la tradición de Occidente28. 

Estamos aquí ⎯en el caso de la figura bella⎯ ante una presencia (algo siendo 

algo⎯identificable, reconocible) sin que impere de antemano (a priori) una 

esencia/concepto. Esta ⎯extraña e insólita⎯ presencia sin esencia o sin concepto se 

desdobla, a la vez, cuando se profundiza en ella, en dos direcciones: la de una presencia 

esquemática y una presencia diferida. 

Algo (un ente, un fenómeno) es la unidad ⎯la reunión⎯ de una multiplicidad de 

rasgos suyos ⎯es decir, algo es el conjunto de sus propiedades y/o relaciones. La 

presencia es «esquemática» porque incluye dentro de sí un «esquema», el cual es la 

síntesis en que algo consiste cuando se muestra o comparece siendo esto o siendo 

aquello. La síntesis esquemática del fenómeno es un tipo de síntesis (unidad, reunión) 

que no se puede equiparar a la síntesis (rígida, cerrada sobre sí misma) protagonizada 

por una esencia o un concepto (una identidad permanente, un universal necesario, una 

unidad simple, etc.)29. 

Por otro lado, que la presencia de algo sea una presencia diferida significa que no 

hay una presencia plena o completa o íntegra; aquí ⎯en el darse de algo siendo algo⎯ 

un límite sostiene y atraviesa el fenómeno: el darse de algo incluye, pues, también, lo 

que se oculta y se reserva, lo que no comparece ⎯su vertiente profunda y vertical, su 

inagotable riqueza. 

En resumen, y dicho como una tesis que hay que desarrollar: lo que sucede en la 

figura bella ⎯según la brillante descripción kantiana acometida en la KU (una presencia 

 
y concierto, y, a la vez, que no es posible encontrar el concepto, la regla, el universal que exprese ese 

orden y concierto» (1989: 120). 
28  Respecto de Platón y Aristóteles ⎯es decir, la tradición rectora en Occidente⎯ nos dice, a este 

respecto, Felipe Martínez Marzoa (1995b: 105): «… sin eîdos no hay propiamente cosa, sin eîdos no hay 

en general presencia…». Una presencia sin esencia/concepto es, pues, un imposible metafísico (y sin 

embargo es «fenomenológicamente» constatable que cabe una presencia sin concepto/esencia, como se 

sostiene en la KU de Kant ⎯inicialmente a propósito, únicamente, de la figura bella; pero tal vez lo que 

ha sido tratado como una «excepción» sea el modo habitual y ordinario de presencia de algo ⎯y lo 

«excepcional», el «caso límite», sea eso que se ha denominado «esencia/concepto»). 
29 Un esquema de síntesis (la unidad de la multiplicidad de rasgos que definen algo ⎯el conjunto de sus 

propiedades y/o relaciones) está más acá de la división o separación jerárquica entre lo sensible y lo 

inteligible y de lo particular y lo universal (y, por eso, esta síntesis está más acá de la que proporcionan 

las esencias o los conceptos). 



 
 

 
 

Razón y enigma en Kant | Alejandro Escudero Pérez 

 

ISSN-e: 1885-5679 

    176 

 
N.º 133 
En.-feb. 
2026 

 

 

sin concepto/esencia; presencia a la vez desdoblada en una presencia esquemática y 

una presencia diferida)⎯ excede y desborda el acotado campo de la «estética» y, en el 

fondo, está implícito en el ofrecerse o el mostrarse del «ente en general» (es así como 

el ente es y comparece en los distintos ámbitos de la comprensión ⎯sea la ciencia, el 

arte, etc.)30. 

 

3. 3. 3.¿Quiénes somos nosotros? (KU, § 45) 

 

En el parágrafo 45 de KU ⎯cuyo título es «El arte bello es un arte en la medida en 

que parece ser al mismo tiempo naturaleza»⎯ encontramos esbozado algo muy 

relevante: una respuesta alternativa (y divergente) a la kantiana pregunta ¿Qué es el 

Hombre? (la cuestión que Kant situó en el centro mismo de su filosofía). La respuesta 

principal de Kant ⎯tanto en la KrV como en la KpV⎯ fue la siguiente: el hombre es el 

Sujeto constituyente, el legislador autónomo (un fundamento del mundo, en 

definitiva). Sin embargo, la respuesta que encontramos aquí, en este singular pasaje de 

la KU ⎯bajo el hilo conductor de la figura del artista («genio»)⎯ es distinta y por eso 

es importante. En primer lugar nos topamos con esto ⎯extraño, excepcional⎯: en el 

ámbito del arte el «artista» (esa figura de la existencia humana) no es un sujeto 

constituyente ni un legislador autónomo. ¿Entonces, qué es? Por un lado es un médium 

(un vehículo, un catalizador); por otro lado, el centro de gravedad del «artista» es su 

«imaginación». Si «universalizamos» ⎯y traducimos a otros términos pero siguiendo 

el mismo hilo conductor⎯ esto que Kant describió acotándolo sólo al ámbito de lo 

«estético», tenemos una respuesta precisa e importante a la pregunta por el «ser» de la 

existencia humana: los seres humanos son partícipes en el juego de la comprensión del 

mundo (en el arte, pero también en la ciencia, la técnica o la política) y su centro de 

gravedad está en la inteligencia inventiva. Y esto es lo que podemos aprender de este 

parágrafo extraordinario de la KU. 

 

 
30 Respecto a la presencia esquemática hay un desarrollo interesante en las obras de Marc Richir y Jacques 

Garelli; y sobre la presencia diferida es crucial la investigación de la fenomenología deconstructiva de 

Jacques Derrida (en libros como La voz y el fenómeno, Márgenes de la filosofía, etc.). Por otro lado, es 

relevante que ya en la tradición metafísica, por ejemplo en Platón, el fenómeno «belleza» marca una 

zona de mediación entre la «verdad» y el «bien» (lo cual apunta implícitamente al papel crucial que 

tiene en Kant la figura bella y, con ella, el conjunto de la KU). 



177 

 

 
  

 

Razón y enigma en Kant | Alejandro Escudero Pérez 

 

ISSN-e: 1885-5679 

N.º 133 
En.-feb. 
2026 

 

 

3. 3. 4. Una (enigmática) instancia donadora (KU, § 46) 

 

En el parágrafo 46 de KU (cuyo título es «El arte bello es arte del genio») se pregunta 

lo siguiente: en tanto que el «artista» ⎯es decir, la existencia humana como tal⎯ no es 

el sujeto constituyente (el legislador autónomo) del ámbito del arte ¿de dónde vienen, 

entonces, los contenidos que lo pueblan?, ¿de qué instancia originariamente donadora 

llegan las «obras artísticas» que se instalan en ese ámbito de la comprensión del 

mundo? Kant llama a esta instancia «die Natur» (la naturaleza); ella es la fuente, el 

origen, el recurrente manantial del que el arte surge y brota: desde el que cuaja y desde 

el que se renueva. «Die Natur» ⎯a través del artista (médium)⎯ «da la regla al arte»; 

es decir, establece ⎯una y otra vez, cada vez⎯ «su ley y su orden» (su «racionalidad» 

inmanente, los cauces de su organización interna, los contextos de descubrimiento y 

de justificación ahí operativos); ahí se afincan las obras artísticas «clásicas»: originales 

y ejemplares (vinculadas con la «imaginación» de una existencia humana cuyo centro 

de gravedad está en la inteligencia inventiva ⎯en la que se explora lo desconocido). 

Es «die Natur», en definitiva, un acontecer ⎯enigmático; un origen que no es 

fundamento sino una fuente inagotable, una fuente recurrente de lo artístico (pero no 

sólo de ello: lo es de todos y cada uno de los ámbitos de la comprensión del mundo 

⎯ciencia, técnica, eticidad, política, arte, religión)⎯. Y, de nuevo, esto es lo que 

podemos aprender de este extraordinario parágrafo de la KU de Kant. 

El desarrollo de estos cuatro hallazgos ⎯brevemente esbozado en este apartado⎯ y 

la profundización en la «razón reflexionante» (en tanto razón ampliada y razón 

desubjetivada) es en parte una tarea realizada (y aquí cabe mencionar un significativo 

número de indagaciones filosóficas que ya han cuajado en textos importantes en el 

siglo XX y XXI) y, en parte es, también, una tarea pendiente para la filosofía futura. 

 

§ 4. Conclusión: el enigma de la razón 

 

Un giro final ⎯en el que se sistematiza una parte de lo expuesto anteriormente⎯: 

la conjunción, la convergencia, entre el existir humano que pivota sobre la imaginación 

y «die Natur» (como instancia donadora) es la raíz común de la sensibilidad y el 

entendimiento y, a la vez, la raíz común de la razón cognoscitiva y la razón práctica. Una 



 
 

 
 

Razón y enigma en Kant | Alejandro Escudero Pérez 

 

ISSN-e: 1885-5679 

    178 

 
N.º 133 
En.-feb. 
2026 

 

 

raíz común que Kant denomina ⎯al comienzo de la KrV (A 15/B 29)⎯ «desconocida» 

⎯con lo cual reconoce el fondo enigmático de la razón. Es así, en estas coordenadas, 

como se puede ensayar una transformación de la herencia de Kant. 

El «enigma» en el centro de la razón lo encontramos, en Kant, en definitiva, en la 

articulación entre la capacidad de juzgar reflexionante, la imaginación en tanto 

esquematiza sin concepto (según una presencia de algo a la vez diferida y 

esquemática) y «die Natur» (una instancia donadora ⎯que proporciona una «ley» y, 

con ella, un «orden» en un ámbito de la comprensión del mundo articulado según 

obras clásicas ⎯originales y ejemplares). Siguiendo los elementos principales de ese 

«enigma», por lo tanto, se sustrae a la «razón» de su confinamiento en la sede del 

sujeto/fundamento y, por ello, se traza una línea de fuga respecto a la metafísica 

moderna, con lo cual, en definitiva, se ilumina una porción del porvenir de las tareas 

de la filosofía (en la línea, por ejemplo, de una ontología del acontecimiento y de los 

mundos posibles, entre otras). Tenemos, pues, aquí un amplio y complejo tema sobre 

el que seguir indagando. 

La razón dogmática ⎯absolutizada, ignorante de su finitud y sus límites⎯ afirma 

una y otra vez: «no hay enigma» (porque cree que toda pregunta ya ha sido respondida 

en alguna parte). Una razón crítica ⎯la cual asume el límite y acoge su finitud⎯ 

además de resolver problemas, sin embargo, también afronta enigmas (sin pretender 

agotarlos, despejarlos definitivamente; sin la ambición desmedida de «superarlos» de 

una vez por todas y para siempre). Y por esta vía kantiana ⎯la del enigma de una razón 

que asume a la vez su finitud y acomete su ejercicio crítico⎯ circula la filosofía en su 

aventura prodigiosa; una aventura una y otra vez, emprendida, retomada, cuando 

algo desconocido interpela al pensar y espolea su puesta en camino hacia la exploración 

de una salvaje Terra Incognita. 

 

 

Bibliografía 

 
Alegre Zahonero, Luis (2017), El lugar de los poetas (un ensayo sobre estética y política). Madrid, 

Akal. 

Apostolescu, Iulian y Serban, Claudia (eds.) (2020), Husserl, Kant, and transcendental 

phenomenology. Berlin/Boston, Walter de Gruyter. 

Bouriau, Christophe (2000), Lectures de Kant (le probléme du dualisme). Paris, PUF. 



179 

 

 
  

 

Razón y enigma en Kant | Alejandro Escudero Pérez 

 

ISSN-e: 1885-5679 

N.º 133 
En.-feb. 
2026 

 

 

Carchia, Gianni (1990), «Elogio de la apariencia», en G. Vattimo y P. A. Rovatti (eds.), El 

pensamiento débil. Madrid, Cátedra, pp. 115-127. 

Crowell, Steven y Malpas, Jeff (eds.) (2007), Transcendental Heidegger. California, Stanford 

University Press, 2007. 

Cuartango, Román (2013), Filosofía y experiencia conceptual. Santander, Universidad de 

Cantabria. 

Cubo Ugarte, Óscar (2012), Kant. Sentido común y subjetividad. Madrid, Plaza y Valdés. 

Dajballah, Marc (ed.) (2008), Kant, Foucault and the Forms of Experience. New York/London, 

Routledge. 

Daval, Roger (1951), La métaphysique de Kant (perspectives sur la métaphysique de Kant d’aprés la 

théorie du schématisme). Parid, PUF. 

Deleuze, Gilles (2007), La filosofía crítica de Kant. Madrid, Cátedra. 

Deleuze, Gilles (1996), Crítica y clínica. Barcelona, Anagrama [1993]. 

Derrida, Jacques; et al. (1985), La faculté de juger. Paris, Minuit. 

Duque, Félix (2002), La fuerza de la razón. Madrid, Dykinson. 

Ferrara, Alessandro (2008), La fuerza del ejemplo (exploraciones del paradigma del juicio). Barcelona, 

Gedisa. 

Foucault, Michel (2024a), Una lectura de Kant: introducción a la antropología en sentido pragmático. 

Madrid, Siglo XXI. 

Foucault, Michel (2024b), La constitution d’un transcendantal historique dans la Phénoménologie de 

l’Esprit de Hegel. Paris, Vrin. 

Foucault, Michel (2018), Las palabras y las cosas. Madrid, Siglo XXI. 

Foucault, Michel (2006), Sobre la Ilustración. Madrid, Tecnos. 

Fournier, Jean-Baptiste (dir.) (2024), Les limites du transcendantal. Paris, Sorbonne Université 

Press. 

Gomá Lanzón, Javier (2003), Universal concreto: método, ontología, pragmática y poética de la 

ejemplaridad. Madrid, Taurus. 

Granel, Gérard (1970), L’equivoque ontologique de la pensée kantienne. Parid, Gallimard. 

Heidegger, Martin (2013), Kant y el problema de la metafísica. México, FCE. 

Heidegger, Martin (2009), La pregunta por la cosa: sobre la doctrina de los principios trascendentales 

de Kant (Petra Jaeger, ed.; José M. G.ª Gómez del Valle, trad.). Granollers, Palamedes. 

Heidegger, Martin (2000), «La tesis de Kant sobre el ser» (1961), en Hitos. Madrid, Alianza, pp. 

361-388. 

Kant, Immanuel (2017), Primera introducción a la Crítica del juicio (Nuria Sánchez Madrid, ed.). 

Madrid, Guillermo Escolar. Edición bilingüe. 

Kant, Immanuel (2011), Progresos de la metafísica desde Leibniz y Wolff (Félix Duque, ed.). Madrid, 

Tecnos. 

Kant, Immanuel (1981), La religión en los límites de la mera razón (Martínez Marzoa, ed.). Madrid, 

Alianza. 

Kneller, Jane (2007), Kant and the power of imagination. London, Cambridge University Press. 

Köhnhe, Klaus Christian (2012), Surgimiento y auge del neokantismo. México, FCE. 

Küplen, Mojca (2015), Beauty, ugliness and the free play of imagination. Springer. 

Lebrun, Gérard (2008), Kant y el final de la metafísica. Madrid, Escolar y Mayo. 

Leyte, Arturo (2020), Kant después del neokantismo (Sergio Sevilla y Jesús Conill, eds.). Madrid, 

Biblioteca Nueva. 



 
 

 
 

Razón y enigma en Kant | Alejandro Escudero Pérez 

 

ISSN-e: 1885-5679 

    180 

 
N.º 133 
En.-feb. 
2026 

 

 

Löwith, Karl (2008), De Hegel a Nietzsche: la quiebra revolucionaria del pensamiento en el siglo XIX. 

Buenos Aires, Katz. 

Lyotard, Jean-François (2021), Lecciones sobre la analítica de lo sublime. Santiago de Chile, LOM. 

Lyotard, Jean-François (2009), El entusiasmo: crítica kantiana de la historia. Barcelona, Gedisa. 

Lyotard, Jean-François (1999), La diferencia. Barcelona, Gedisa [1983]. 

Makkreel, Rudolf A. (1990), Imagination and interpretation in Kant (the hermeneutical import of the 

Critique of judgement). Chicago, University of Chicago Press. 

Malabou, Chaterine (2023), Avant demain: épigénese et rationalité. Paris, PUF. 

Malpas, Jeff (ed.) (2003), From Kant to Davidson (philosophy and the idea of transcendental). 

London/New York, Routledge. 

Martínez, Luciana y Pelegrín, Laura (2024), La cosa en sí (por qué volver a Kant). Madrid, Herder. 

Martínez Marzoa, Felipe (1995a), Hölderlin y la lógica de Hegel. Madrid, Visor. 

Martínez Marzoa, Felipe (1995b), Historia de la filosofía antigua. Madrid, Akal.  

Martínez Marzoa, Felipe (1992), De Kant a Hölderlin. Madrid, Visor. 

Martínez Marzoa, Felipe (1989), Releer a Kant. Barcelona, Anthropos. 

Martínez Marzoa, Felipe (1987), Desconocida raíz común. Madrid, Visor. 

Ortega y Gasset, José (1966a), Obras completas, tomo IV (1929-1933), 6.ª ed. Madrid, Revista de 

Occidente. 

Ortega y Gasset, José (1966b), Obras completas, tomo III (1917-1928), 6.ª ed. Madrid, Revista de 

Occidente. 

Partene, Elene (2023), La norme et l’excédent (étude sur les prémices du transcendantal kantien). 

Paris, Hermann. 

Philonenko, Alexis (2010), Commentaire de la Critique de la faculté de juger. Paris, J. Vrin. 

Pradelle, Dominique (2013), Généalogie de la raison: essai sur l'historicité du sujet transcendantal de 

Kant à Heidegger. Paris, PUF. 

Pradelle, Dominique (2012), Par-delà la révolution copernicienne: Sujet transcendantal et facultés 

chez Kant et Husserl. Paris, PUF. 

Rivera de Rosales, Jacinto (1997), Kant: la «Crítica del Juicio teleológico» y la corporalidad del sujeto. 

Madrid, UNED. 

Sauvagnargues, Anne (2009), Deleuze: l’empirisme transcendantal. Paris, PUF. 

Sevilla, Sergio y Conill, Jesús (eds.) (2020), Kant después del neokantismo. Madrid, Biblioteca 

Nueva. 

Sgarbi, Marco (2011), Kant, crítica del juicio. Madrid, Maia. 

Slama, Paul (2021), Phénomenologie transcendantale (figures du transcendantal de Kant à Heidegger). 

Switzerland ,Springer. 

Trías, Eugenio (2014), El hilo de la verdad. Barcelona, Galaxia Gutenberg. 

Trías, Eugenio (2001), Ciudad sobre ciudad: arte, religión y ética en el cambio de milenio. Barcelona, 

Destino. 

Trías, Eugenio (1991), Lógica del límite. Barcelona, Destino. 

Vuillemin, Jules (1954), L’héritage kantien et la révolution copernicienne (Fichte, Cohen, Heidegger). 

Paris, PUF. 

Weatherston, Martin (2002), Heidegger’s interpretation of Kant (categories, imagination and 

temporality). NY, Palgrave. 

Yirmiyahu, Yovel (2021), La revolución filosófica de Kant. Madrid, Tecnos. 

Zambrano, María (2025), Filosofía y poesía. Madrid, Alianza. 

Žižec, Slavoj (2006), Arriesgar lo imposible: conversaciones con Glyn Daly. Madrid, Trotta. 



181 

 

 
  

 

Razón y enigma en Kant | Alejandro Escudero Pérez 

 

ISSN-e: 1885-5679 

N.º 133 
En.-feb. 
2026 

 

 

 

 


