JIEHE

Razon y enjgma en Kant | Alejandro Escudero Pérez

Razon y enigma en Kant

Alejandro Escudero Pérez. Universidad Nacional de Educacion a Distancia

(UNED)

Recibido 20/10/2025 ¢ Aceptado 22/11/2025

ORCID: <https://orcid.org/0000-0002-9741-8213>

Resumen

La filosofia kantiana registr6 de un modo
genuino un decisivo giro epocal que cuajo en la
Modernidad madura: el paso del tradicional
teocentrismo al antropocentrismo. Con ello se
redefinié el lugar y el papel del ser humano
—que aqui alcanza el estatuto de sujeto
(fundamento)— y, con ello, se redefinio el
significado de la razén. Ya en el siglo XXI,
nosotros, en tanto herederos de los logros
kantianos, tenemos que bregar con nuevos
problemas que nos empujan a volver a pensar
lo que Kant pens6é merodeando los profundos
enigmas que dejé pendiente su magistral
indagacion y que atin nos espolean y nos guian
en las tareas de la filosofia.

Palabras clave: Modernidad, razén, sujeto,
enigma.

Abstract
Reason and enigma in Kant

Kantian philosophy genuinely marked a
decisive epochal shift that materialized in
the
traditional theocentrism to anthropocentrism.
This redefined the place and role of the human
being —here, who attains the status of subject
(foundationy— and, with it, the meaning of
reason. Already in the 21st century, we, as heirs
to Kant's achievements, must grapple with new
problems that compel us to rethink what Kant
conceived, circling the profound enigmas left

mature modernity: transition from

unresolved by his masterful investigation,
which still spur and guide us in the pursuits of
philosophy.

Key words:
Enigma.

Modernity, Reason, Subject,

ISSN-e: 1885-5679

155

Eikasla

En.-feb.
2026


https://orcid.org/0000-0002-9741-8213

156

eikasia

N.° 133
En.-feb.
2026

L] r
REVISTADEFILOSOFIA.COM

Razon y enigma en Kant| Alejandro Escudero Pérez

ISSN-e: 1885-5679



PikaAi

Razon y enjgma en Kant| Alejandro Escudero Pérez

Razon y enigma en Kant

Alejandro Escudero Pérez. Universidad Nacional de Educacion a Distancia
(UNED)

Recibido 20/10/2025 ¢ Aceptado 22/11/2025
ORCID: <https://orcid.org/0000-0002-9741-8213>

§ 1. Ubicando a Kant

El reciente libro de Luciana Martinez y Laura Pelegrin, titulado, La cosa, en si (por
qué volver a Kant) arranca asi: «<En 2024 se cumplen trescientos afios del nacimiento de
Immanuel Kant. Uno puede preguntarse legitimamente por qué tres siglos después
alguien puede considerar relevante seguir haciéndose preguntas a partir de los libros
de Kant» (Martinez y Pelegrin, 2024: 13). Se trata, en efecto, de una cuestion a la que
hay que aportar una respuesta.

Empezaremos, por nuestra parte, esbozando una ubicaciéon de Kant en la que
destaque su relevancia, es decir, su contribucién principal al conjunto de la filosofia en
la trayectoria, amplia y profunda y, a la vez, sinuosa y zigzagueante, que esta ha
seguido desde su nacimiento griego.

Acudiremos, para ello, a cuatro textos, dos de Martin Heidegger y dos de José
Ortega y Gasset. Tendremos, asi, una primera aproximacion al conjunto de lo que aqui
vamos a exponer.

Dos citas de Heidegger —ambas extraidas del libro La pregunta por la cosa (2009)—

aportan una primera aproximacion:

La filosofia de Kant sita por vez primera en su conjunto al pensamiento y a la existencia
modernos ante la claridad y la transparencia de una fundamentacién. Esta determina desde entonces
toda actitud del saber, las delimitaciones y valoraciones de las ciencias desde el siglo XIX hasta el
presente. Kant destaca de una manera tan patente sobre todo lo anterior y lo posterior, que incluso
quienes lo rechazan o intentan superarlo siguen dependiendo completamente de él. [Heidegger,

2009: 79]

ISSN-e: 1885-5679

157

Eikasla

En.-feb.
2026


https://orcid.org/0000-0002-9741-8213

158

ALEHE

En.-feb.
2026

AIEHE

Razon y enjgma en Kant| Alejandro Escudero Pérez

La Critica de la razén pura de Kant pertenece a aquellas obras de la filosofia que, mientras siga
habiendo filosofia sobre la tierra, seran inagotablemente nuevas cada dia. Es una de esas obras que
ya han emitido el juicio sobre todo intento posterior de ‘superarlas’ y que, en realidad, se limita s6lo

a obviarlas. [Ibidem: 85]

Por su parte José Ortega y Gasset apuntd con acierto, respecto a cudl es la aportacion

principal de Kant, lo siguiente (en «Reflexiones de un centenario», 1966a: 25-26):

En la obra de Kant estan contenidos los secretos decisivos de la época moderna, sus virtudes y
sus limitaciones. [...]
La filosofia de Kant es una de esas adquisiciones eternas que es preciso conservar para poder ser

otra cosa mas alla de ella.

Partiendo de las coordenadas dibujadas por Heidegger y Ortega vamos a subrayar
tres logros especificos de Kant, es decir: tres de sus aportaciones mas significativas, con
las que, de un modo u otro, tenemos que contar en la filosofia actual y en la filosofia
venidera.

La filosofia registra conmociones subterrdneas, es un sismografo de movimientos
en las placas tectonicas del mundo. Y esto es lo que encontramos en Kant cuando
explicité un «giro antropolégico» al que, en su vocabulario, denomind «giro
copernicano». Kant esta en el punto de inflexion que trazo el paso epocal —entre los
siglos XVIII y XIX— del teocentrismo al antropocentrismo. Se trata de un corte decisivo
en el mundo y su historia: un hito irreversible —salvo que la barbarie le gane la partida
a la civilizacion y la «fe» suplante otra vez a la «razén». Por eso, en un célebre texto,
Kant sostuvo que las principales preguntas filosdficas conducen a una central: «;Qué
es el Hombre?». Tenemos aqui, en definitiva, su primera gran contribucion'.

En segundo lugar, y como prolongacion de lo anterior, Kant desmonté con audacia
y de un modo sistematico la ontoteologia, es decir: recorrio algunas de las principales

aporias de la fundamentacion teoldgica del mundo y de la existencia humana (después

1 Kant, por lo tanto, y este es uno de sus logros centrales y meritorios, explicito sistematicamente el
principio rector de la Modernidad; es decir: registro el paso al antropocentrismo —desmantelando, para
cumplir con rigor esta encomienda, la fundamentacién cosmolodgica y la fundamentacion teoldgica, es
decir, las dos etapas iniciales de la metafisica del fundamento. Emplearemos, en adelante, como es
habitual, las siguientes siglas: KrV (Critica de la razon pura), KpV (Critica la razén prictica), KU (Critica del
Juicio).

ISSN-e: 1885-5679



PikaAi

Razon y enjgma en Kant| Alejandro Escudero Pérez

de Kant, el teocentrismo sdlo podra regresar de un modo dogmatico —ajeno, por lo
tanto, a los cauces y los umbrales de la «razén critica»). El ejemplo mas destacado,
aunque no el inico, lo tenemos en la «Dialéctica transcendental» de la Critica de la razon
pura (por esta senda siguieron, en el siglo XIX, Schopenhauer y Feuerbach, los maestros
de la sospecha —Marx, Nietzsche, Freud—y, en el fondo, mas tarde, la mayoria de los
autores significativos del siglo XX).

En tercer lugar, merece resaltarse el énfasis kantiano en la finitud de la razén (en la
finitud, por lo tanto, del sujeto/fundamento). Esto implica —si nos trasladamos desde
Kant al marco mds amplio del idealismo aleman— dos cosas: a) el Sujeto (de la razon)
no es nunca un Absoluto (una instancia que se pone a si misma, por si misma y para si
misma como el Fundamento inamovible; y ese es el papel de la auto-reflexion del
Sujeto en Fichte, Schelling y Hegel: cuando el sujeto «vuelve sobre si mismo»,
desgajandose del mundo, ocurre la auto-posicion del fundamento en tanto
«absoluto»); b) respecto a la razon finita del sujeto siempre hay algo «dado» (algo que
ella no pone desde si misma —por ejemplo, una «materia», un «contenido»; el Sujeto
es, pues, «receptivo»; hay una «donacién» insuprimible, por lo tanto; eso dado, pues,
es un Faktum al que la razén tiene que atenerse y que ella tiene que acoger). Por otro
lado, en conexién con la cuestion de la finitud, la «razén critica» se sittia en el dificil
punto medio entre el dogmatismo y el escepticismo (y es aqui donde tiene que, una y
otra vez, perseverar y lograr orientacion en su ejercicio propio en los terrenos en los

que se despliega —en la ciencia, la eticidad, el arte, etc.).
§ 2. Kant y su legado

Una vez caracterizada la aportacion de Kant llegamos al proposito especifico de
heredar a Kant. Aqui hay que resaltar, para empezar, que no hay herencia que se pueda
recibir genuinamente sin ser «transformada» en aquellos puntos que lo reclamen (a
este modo de bregar con un legado lo llamé Heidegger su «repeticion»; véase, al

respecto, lo que expone en el libro Kant y el problema de la metafisica [2013])>2.

2 «Entendemos por repeticion de un problema de fondo la apertura de sus posibilidades originarias,
hasta entonces escondidas. El desarrollo de éstas lo transforma y sdlo asi logra ser conservado en el
contenido de su problematicidad. Conservar un problema significa librar y mantener despiertas
aquellas fuerzas internas que lo posibilitan como problema desde su transfondo», Heidegger (2013: 165).

ISSN-e: 1885-5679

159

Eikasla

En.-feb.
2026



Pikasia

Razon y enjgma en Kant| Alejandro Escudero Pérez

Nos planteamos, como tarea explicita de la filosofia contemporanea, heredar a Kant.
Pero, como ocurre algo asi. Es importante precisarlo. Para avanzar en este punto hay
que fijar un jdesde donde? y un ;hacia donde? que defina las coordenadas de la
elaboracion de la herencia (y esto es lo mas dificil de establecer con rigor porque lo
mas cercano —nuestra ubicacion misma en lo que concierne al filosofar— es a la vez
lo mas opaco y confuso).

Con el fin de dibujar esas coordenadas vamos a resaltar una tarea y un marco que
han emergido en el siglo XX y nos conciernen en el siglo XXI (y desde los cuéles se
puede precisar un poco mas la direccion en la que emprender el propdsito, aun
abstracto hasta que esto resulte clarificado, de «heredar Kant»):

La primera tarea es la de ampliar la razon frente a los diversos tipos de estrechamiento
que la han atenazado en el trayecto desde el siglo XVIII hasta la actualidad (el caso
mas constatado, pero no el tinico, tiene que ver con la primacia de lo que Horkheimer
ha llamado la «razon instrumental» y Heidegger la «razén calculante»). Los intentos
de algo asi han sido multiples. Mencionaremos tres ejemplos en los que esta
ampliacion se ha pretendido alcanzar en el siglo XX: la razén vital en José Ortega y

160 Gasset (El tema de nuestro tiempo [1923]); la razon poética en Maria Zambrano (Filosofia

ikasia
N 133 ciudad, 2001; El hilo de la verdad, 2014). Esta es, por lo tanto, una importante tarea de

En.-feb.
2026

y poesia, 2025); la razon fronteriza en Eugenio Trias (Ldgica del limite, 1991; Ciudad sobre

futuro, que apenas comenzamos a desplegar aun.

Un marco filosofico posfundacional. Si la fundamentacion teoldgica era aporética
—como con rigor mostré Kant en la «Dialéctica transcendental» de la KrV— también
lo es la fundamentacion antropoldgica. Michel Foucault, por mencionar un ejemplo
sobresaliente, lo ha mostrado en el libro Las palabras y las cosas: en el capitulo IX
—titulado «El hombre y sus dobles»— se exponen sistematicamente una serie de
aporias que desbaratan desde dentro las pretensiones de la metafisica del sujeto en su
cometido fundamentador.

Una presentacion inicial del planteamiento «posfundacional» que asoma aqui se

puede trazar desde varios angulos. Acudiremos al caso siguiente: en 1969 Hans Albert

3 «...]lo que se halla hoy en cuestién es la posibilidad misma de una racionalidad mas amplia... la
filosofia se inicia hoy con la experiencia de los limites de una razén dominadora [centrada en el
Sujeto/Fundamento]. La razén tiene que abrirse, expandirse», Cuartango (2013: 69-70).

ISSN-e: 1885-5679



PikaAi

Razon y enjgma en Kant| Alejandro Escudero Pérez

—discipulo de Karl Popper— publicé el libro titulado Tratado de la razén critica; en el
conjunto del libro se formulan dos tesis importantes sobre esta cuestion: por un lado,
no cabe, por mas que se intente, fijar un fundamento ultimo, por ejemplo, para el
conocimiento; cuando se ha pretendido alcanzarlo se ha chocado con lo que el autor
denomina el «trilema de Miinchhausen»: a) una regresion al infinito; b) una detencién
arbitraria en esa regresion; c) un circulo vicioso (entre el fundamento y lo
fundamentado); por otro lado, ahade Hans Albert, cabe elaborar —sin necesidad de
recurrir a un enganoso e ilusorio «fundamento ultimo»— una racionalidad que no sea
ni escéptica ni dogmatica (con lo cual, pues, volvemos a lo que auspicié Kant: una
«razon critica» que busca una y otra vez una senda intermedia entre esos dos extremos
simplificadores y paralizantes).

Ampliando lo que hemos indicado a partir de este discipulo de Popper hay que
anadir que la tematica especificamente «posfundacional» recorre problematicamente
el conjunto de la filosofia del siglo XX en sus distintas tradiciones, por lo que sigue
siendo algo por acotar y definir, pero cuya relevancia no se puede ignorar. Dicho sélo
negativamente: en este marco —emergente, en ebullicion— el filosofar ya no es un
fundamentar; por lo que, en definitiva, se redefine el lugar y el papel de la filosofia en
el conjunto del saber, del mundo y de la existencia humana*.

Ambas rutas —la ampliacién de la razén y lo posfundacional en la filosofia del siglo
XX— estan conectadas. Por un lado, circunscriben una tarea y un marco respecto a la
filosofia contempordnea. Por otro lado, apuntan hacia una «razon sin (un) sujeto» o
una «razon sin (un) fundamento» (un fundamento postulado como trascendente,
eterno, absoluto —un asiento definitivo, un punto arquimédico desde el que
asegurarlo todo, un dispositivo de clausura implantado en el mundo y la existencia
humana, etc.). Y Kant, como veremos en adelante, contribuyé a ambas rutas
exactamente en el punto en el que la razdn entra en contacto con sus propios y mas

profundos enigmas.

4 Mencionaremos varios libros cuya lectura es recomendable respecto a la cuestiéon de lo
«posfundacional»: Reiner Schiirmann, El principio de anarquia. Arena, 2017; Oliver Marchart, El
pensamiento politico posfundacional. FCE, 2009; Roman Cuartango, Las tareas de la filosofia. Universidad de
Cantabria, 2014; Lee Braver, Groundless grounds (A Study of Wittgenstein and Heidegger). MIT, 2014.

ISSN-e: 1885-5679

161

Eikasla

En.-feb.
2026



162

ALEHE

En.-feb.
2026

I EHE

Razon y enjgma en Kant| Alejandro Escudero Pérez

§ 3. Tres vertientes de la herencia kantiana

El propdsito general de acoger el legado kantiano puede ser precisado, ahora ya si,
partiendo del «desde donde» y del «hacia dénde» tal y como ha sido fijado con el
sehalamiento de esta doble ruta: la ampliaciéon de la razén y la problematica
posfundacional.

Nos toca, pues, indicar en qué lineas concretas cabe heredar a Kant (en medio de la
transformacion de lo por él legado —insistiendo, pues, en que recibir una herencia
implica enmendarla, retocarla con mas o menos detalle o profundidad).

(Qué heredar de Kant de modo concreto? Por ejemplo los tres siguientes aspectos:
a) una articulacion de la filosofia (filosofia académica y filosofia mundana —ambas
conectadas en un bucle de retroalimentacion); b) el transcendentalismo filosofico (con
sus variantes); c) una serie de piezas especificas de la KU que pueden ser prolongadas
en una direccion, tal vez, fructifera (en la que se apuntan cuestiones de vanguardia en
el despliegue contemporaneo de la filosofia)®.

A desgranar estas tres lineas nos dedicaremos a continuacion hasta llegar a la
conclusion de lo que estamos exponiendo: una conclusién en la que se resaltard, desde

Kant, el trasfondo enigmadtico de la propia «razén» y, con ella, de la propia filosofia.
3. 1. Una articulacion de la filosofia

Respecto a la articulacion de la filosofia en la parte final de la KrV encontramos una
distincion importante (véase KrV A 838-839/B 866-867, en la seccion llamada
«Arquitectdnica de la razon pura»). Kant nos habla de un lado académico de la filosofia
y, a continuacion, de su vertiente mundana (hay que destacar que estos dos aspectos no

estan enteramente aislados entre si: se nutren uno del otro en reciprocidad). ;Cémo

5 Los principales hallazgos de la KU (los cuales reclaman ser ampliados, profundizados, expandidos)
son, al menos, los siguientes: a) la razdén reflexionante inmersa en los ambitos de la comprension del
mundo; b) una presencia sin concepto/esencia (en una doble direccién: presencia esquematica/presencia
diferida); c) el existir humano y su participacion en el juego de la comprensién (bajo el acicate de la
inteligencia inventiva —la «imaginacion»); d) una instancia originariamente donadora (die Natur) tanto
de las obras que surcan un dmbito de la comprensién como de su orden interno; e) el consenso de la
verdad y el «sentido comtn» (en el § 40 de KU).

ISSN-e: 1885-5679



Pikasia

Razon y enjgma en Kant| Alejandro Escudero Pérez

podemos desarrollar esta distincion en el terreno de la filosofia actual? Vamos con
unas pinceladas sobre ello.

En su concrecion académica la filosofia se organiza segun una historia de la filosofia y
un sistema filoséfico. Nos detendremos con brevedad en estas dos direcciones de la
filosofia académica.

La contribucién a la historia de la filosofia de Kant es doble: ensayd una escueta
«historia de la razén pura» incluida al final de la KrV y, ademas, escribio el libro
Progresos de la metafisica desde Leibniz y Wolff (publicado, con una cuidada ediciéon de
Félix Duque, en la editorial Tecnos). Pero mas alla de estos dos textos nos dejé también
un apunte importante que no hay que dejar caer en saco roto: aprender a filosofar
(entendiendo la filosofia como actividad, como indagacién) no es idéntico, nos dice
Kant, a «aprender filosofia» (estudiando su historia, principalmente). Aqui es
pertinente una observacion sobre algo que se puede constatar en el siglo XX y XXI: en
general hemos pasado —por influjo de la universidad (aunque el asunto sea mas
profundo)— de que la historia de la filosofia no fuera nada (véase lo que dice al
respecto Descartes en el Discurso del método —en el que con bastante soberbia afirma
que nada significativo se puede aprender del pasado) a que lo sea casi todo (lo cual es,
sin duda, excesivo y, por lo tanto, algo que reclama una rectificaciéon). Y no sucede
—como Kant nos ha ayudado a entender— ni lo uno ni lo otro: ni la filosofia puede
prescindir de su historia ni puede reducirse a ella (pues tiene que intentar ir «mads alla
de ella» —sin ignorarla nunca). Es importante estudiar las tradiciones que tejen el
trayecto de la filosofia en su historia, pero esto no agota el campo de la filosofia ni el
caracter de sus cometidos (a veces la propia «historia de la filosofia» termina siendo
un obstaculo para el despliegue de la filosofia en vez de ser un impulso y un acicate, y
esto es algo que hay que contrarrestar).

El otro aspecto del lado académico de la filosofia es la propuesta de un sistema
filosdfico. Destacaremos de lo que Kant sostuvo sobre la sistematicidad de la filosofia
lo siguiente: el sistema kantiano nunca parte de un Primer Principio del que todo se
«derive» o «deduzca», ni, tampoco, se propone llegar a un Primer Principio de este
tipo. Este es el motivo, o uno de ellos, de que la unidad de las tres criticas siempre fuese
para Kant un problema, no algo obvio y simple, facil de zanjar. En cambio, los

inmediatos herederos de Kant —el arco del idealismo aleman desde Fichte hasta

ISSN-e: 1885-5679

163

Eikasla

En.-feb.
2026



164

ALEHE

En.-feb.
2026

I EHE

Razon y enjgma en Kant| Alejandro Escudero Pérez

Hegel— vieron en esto una carencia de su planteamiento y, por eso, o partieron de un
Primer Principio (Fichte) o se propusieron llegar a €l como meta (el Espiritu Absoluto
en Hegel como fin de la Historia en la que lo real llega a ser enteramente racional)®.
(Por qué ocurrio esto en el inmediato postkantismo? Por el abandono de la finitud de
la razén en medio de una serie de intentos de convertir a la filosofia en un Saber Absoluto
(en el que el Sistema y la Historia convergen hasta identificarse).

Respecto a la vertiente mundana de la filosofia diremos lo siguiente: la razon critica
—sostiene Kant— esta interesada en que sus fines —sus metas, sus propdsitos— se
cumplan; las leyes de la razén no sélo son proclamadas en el aire, sino que tienen que
«realizarse» mundanamente. Por eso a la filosofia le toca indagar con precisién «donde
estamos»: en qué mundo somos, como es este mundo en su «figura esencial», etc. Un
importante texto en esta direccion fue el escrito de Kant ;Qué es la Ilustracién? (1784).
Traduciendo esta linea de desarrollo que encontramos en Kant a la filosofia del siglo
XXy XXI podemos decir que una de las principales articulaciones de la filosofia tiene
que ver con lo que Gianni Vattimo ha llamado «ontologia de la actualidad»: una teoria
critica del statu quo, es decir, un diagnostico de los signos de los tiempos en los que se
atisban los fendmenos emergentes y donde se puede ejercer a partir de ellos la razéon
critica (hoy, en un mundo en crisis como el nuestro, algo asi es imprescindible; tal vez
por eso una parte significativa de los libros que hoy se publican bajo el rétulo filosofia

tienen este cariz).
3. 2. El transcendentalismo filosdfico y sus variantes

Una vez sucintamente analizado el asunto de la articulacion de la filosofia vamos a
continuacion con el tema del «transcendentalismo filoséfico», algo que tiene, como
veremos pronto, una enorme relevancia.

El saber filosdfico se pregunta por si mismo recurrentemente (es una marca de

nacimiento —y tiene sus motivos profundos). Por ejemplo, de un modo implicito o

¢ En Kant la «auto-conciencia» del Sujeto no equivale sin mas a la auto-posiciéon del sujeto como el
fundamento (absoluto); lo impide la propia finitud de la razon. La auto-posicion del sujeto en la auto-
conciencia (la auto-reflexion, la conciencia de conciencia, la vuelta a la interioridad separandose de la
exterioridad espacial) la encontramos en el idealismo del Saber Absoluto (en las versiones de Fichte,
Schelling y Hegel).

ISSN-e: 1885-5679



A1 EHE

Razon y enjgma en Kant| Alejandro Escudero Pérez

explicito, formula preguntas como estas: a) ;tiene la filosofia un «campo propio» de
indagacion?; b) ;cual es, entonces, su lugar y su papel en el conjunto del saber (en las
plurales formas de comprensiéon del mundo)?” El transcendentalismo filosdfico
—inaugurado por Kant (pero con antecedentes, por asi decirlo, en varias tradiciones)—
ofrece una respuesta a estos interrogantes tan complejos como decisivos. La propuesta
de Kant fue la siguiente: el campo propio de la filosofia es la «dimension
transcendental», es decir, que a ella le corresponde explicitar las «condiciones a priori
de posibilidad» (por ejemplo, del «conocimiento» o de la «moralidad»). Aqui hay, sin
embargo, implicita, una enorme controversia: ;a qué se asigna y dénde arraiga esta
dimension transcendental? ;cudl es exactamente su estatuto? (esta controversia no esta
cerrada, estd aun por debatir a fondo, precisamente porque la respuesta kantiana puede
ser replanteada: vuelta a pensar y elaborar en una direccion tal vez distinta —pero
siguiendo su estela). Antes de atender a las principales repercusiones o versiones
—desde el siglo XIX hasta hoy mismo— del transcendentalismo filoséfico nos
detendremos en algunos textos que subrayan lo que estamos exponiendo aqui respecto
a la indicacion kantiana de cudl es el campo propio de la indagacién filosdfica.

En la entrevista de Glyn Daly a Slavoj ZiZek (2006), encontramos un conjunto de
declaraciones que apuntan en la direccién de reivindicar un transcendentalismo

filoséfico en el contexto de la filosofia contemporanea. Por ejemplo cuando dice:

Y ahora diré algo que a algunas personas les parecerd horrible, particularmente a los historiadores
de la filosofia antigua que van a querer lincharme, a saber: Kant fue el primer filésofo. Creo que Kant,
con su giro transcendental, abrioé un espacio desde el cual podemos analizar en retrospectiva todo el
canon de la filosofia anterior. La filosofia prekantiana es incapaz de pensar esa dimension

transcendental. [ZiZek, 2006: 32]

7 Un tipo de respuesta a esta dificil cuestion, distinta de la que aqui vamos a proponer, es la siguiente:
la filosofia se desarrolla como un «conocimiento del ente» subordinado, sin embargo, a otro tipo de
«saber» mas fundamental o més bésico (mas seguro, mas infalible, mas confiable); dos versiones de esta
tesis son la medieval «philosophia ancilla theologiae» o la moderna «philosophia ancilla scientiae»; en estos
dos casos, paralelos, pues tienen supuestos comunes, la filosofia resulta subordinada o a la religion o a
la ciencia (pues ambas son, o eso se presupone, un saber de lo fundamental que es enteramente cierto e
indudable, el tnico digno de genuino crédito); de todos modos, este planteamiento termina
desembocando en algun tipo de supresion de la propia filosofia, supresiéon que, sin embargo,
contradictoriamente, esta suponiendo ella misma una metafisica de la que no puede dar cuenta.

ISSN-e: 1885-5679

165

Eikasla

En.-feb.
2026



166

ALEHE

En.-feb.
2026

AIEHE

Razon y enjgma en Kant| Alejandro Escudero Pérez

Matizando lo que afirma Zizek indica Arturo Leyte (2020: 36): «Con su
planteamiento transcendental, Kant ha reiterado a Grecia en la filosofia moderna»®.
Hay aqui, es obvio, una importante discusion o un relevante debate que no podemos
emprender en este momento, pero que no se puede tampoco evitar o esquivar. En todo
caso, sean cuales sean los antecedentes tradicionales del planteamiento de Kant, sigue
en pie que el transcendentalismo filosdfico es un hallazgo de enorme magnitud y que no
sOlo no esta superado sino que tiene que ser una y otra vez retomado para medir su
alcance y las opciones actuales de su desarrollo’.

Partimos, pues, del transcendentalismo filoséfico como el principal hallazgo
kantiano—gracias él se puede aclarar en qué sentido preciso la filosofia tiene un campo
propio para su exploracion y, a la vez, cual es su lugar y su papel en el conjunto de la
comprension del mundo (en la ciencia, el arte, la politica, etc.). Por otro lado, su
prolongacion —es decir, sus variantes—ha sido amplia y sinuosa durante los siglos XIX
y XX (desde el neokantismo decimondnico hasta autores contemporaneos). Veamosla

con brevedad en las principales lineas de su despliegue.

8 «Pues bien, la filosofia en Kant sigue siendo lo mismo que en Platén y Aristdteles. Se trata en ella de
aquello que en toda presencia de un ente constituye de antemano esa presencia; lo que en todo aparecer
de un ente esta ya dado (a priori) y precisamente como aquello que constituye de antemano el darse de
ese ente (es decir, el ‘ser del ente”’). No se trata aqui del darse efectivo del ente, sino de la constitucién de
ese darse, de su esencia, de su posibilidad en el sentido de essentia o realitas; lo que constituye de
antemano esta posibilidad son las condiciones de ella. En la filosofia de Kant se trata de condiciones de
posibilidad a priori», Felipe Martinez Marzoa (Kant, 2011: 9). Si en Platon el «ser del ente» es el eidos y en
Aristételes lo es la morphé (forma en acto) en Kant el «ser del ente» es el Sujeto (el sujeto de la razén); un
Sujeto provisto de un repertorio de conceptos a priori, los cuales son la traduccién moderna del eidos
platénico y aristotélico; por otro lado, si en Kant hay un paso significativo dentro de esta linea de la
tradicidn filosofica esta en lo siguiente: en avanzar en el imprescindible «vaciamiento de onticidad» de
la dimensién transcendental (cuanto mas lejos se consiga llegar en este punto con mas solidez se podra
desarrollar el transcendentalismo filoséfico).

9 En la tradicion metafisica y ontologica de la filosofia se ha apuntado recurrentemente hacia la dimension
transcendental; por ejemplo en los hitos siguientes en el arco amplio que nos llevan hasta Kant: a) en el
pliegue entre physis y arché (el dperion de Anaximandro, el efnai de Parménides, el [6gos de Heraclito); b)
el pliegue platénico del eidos del eidos y el aristotélico entre el ente cambiante y el divino ente inmévil; c)
las propiedades transcendentales del ente explicitadas en la Edad Media (en tanto ubicadas por encima
de la multiplicidad de los géneros supremos y sus respectivas categorias); d) el pliegue barroco, en
Spinoza, entre la natura naturans y la natura naturata. Este «pliegue», a su vez, admite una caracterizacion
metafisica —cuando se lo equipara con una separacion o escision jerarquica que busca aporéticamente
ser suturada— o un abordaje ontologico (en el que ese pliegue comparece desde la diferencia del ser
respecto a lo ente en general y lo ente en su totalidad).

ISSN-e: 1885-5679



PikaAi

Razon y enjgma en Kant| Alejandro Escudero Pérez

¢Cual fue el contexto de la continuacién del legado de Kant en la segunda mitad del
siglo XIX? Puede especificarse a través de dos caracteristicas'’: a) el hundimiento del
sistema hegeliano del Saber Absoluto; b) el auge del positivismo en la sociedad
industrial (un cientificismo aupado sobre la fe ciega en la Ciencia y la Técnica, y, por
lo tanto, en el Progreso). En 1865, partiendo de estas dos coordenadas, y como reaccion
a ellas, Otto Liebmann lanzo el eslogan principal del inicial neokantismo: toca, ahora,
ensayar, decia, para enderezar un rumbo extraviado, una «vuelta a Kant» (Zuriick zu
Kant)!.

Dentro del neokantismo tenemos, en primer lugar, a la importante escuela de
Marburgo. Fue iniciada por Hermann Cohen (1842-1918); €l reescribio las tres criticas
de Kant en sus libros: Kants Theorie der Erfahrung (1871), Logik der reinen Erkenntnis
(1902), Kants Begriindung der Ethik (1877), Kants Begriindung der Asthetik (1889). Otros
miembros destacados de ella fueron Paul Natorp (1854-1924) con importantes libros
sobre Descartes y Platon, y Ernst Cassirer (autor de libros célebres: los cuatro
volumenes de EI problema del conocimiento o la Filosofia de las formas simbdlicas, en tres
voltimenes).

La segunda linea del neokantismo alemdn la encontramos en la escuela de Baden.
Estuvo orientada, especialmente, hacia las ciencias del espiritu (en el sentido de
Dilthey), la filosofia de la cultura y la teoria de los valores. Sus principales impulsores
fueron, Wilhelm Windelband (1848-1915) y Heinrich Rickert (1863-1936).

Siguiendo a su maestro Brentano, Husserl, en el libro que inaugura la tradicion
fenomenoldgica, las Investigaciones I6gicas de 1900, rechaza en numerosas ocasiones la
filosofia de Kant y el neokantismo (su propuesta inicial fue un esencialismo logicista).
Sin embargo, a partir de 1907 y, ya explicitamente, en 1913, Husserl se propuso
elaborar una «fenomenologia transcendental», con lo cual, aunque sea de un modo
singular, se alined con lo que antes rechazaba. Asi, libros de Husserl como Ideas I,
Filosofia primera, o Logica formal y ldgica transcendental, presentan una version
fenomenologica de la tradicion del idealismo kantiano. El caso de otros autores

encuadrables dentro de la fenomenologia es distinto, y, por eso, merece la pena

10 Un libro importante sobre la trayectoria de la filosofia en el siglo XIX es De Hegel a Nietzsche de Karl
Lowith (2008).

11 Véase Klaus Christian Kéhnke (2012). Un interesante repaso a algunos hitos de la tradicion del
transcendentalismo filoséfico se puede consultar en el libro de Jeff Malpas (ed., 2003).

ISSN-e: 1885-5679

167

Eikasla

En.-feb.
2026



168

ALEHE

En.-feb.
2026

Pikasia

Razon y enjgma en Kant| Alejandro Escudero Pérez

destacarlos aqui: tanto Ortega y Gasset como Heidegger comenzaron sus carreras
filosoficas dentro del neokantismo (Ortega dentro de la escuela de Marburgo,
Heidegger realizando su tesis doctoral bajo la supervision de Rickert). Sin embargo,
fue el contacto con la fenomenologia de Husserl lo que poco a poco fue alejandolos del
neokantismo, aunque no por ello del transcendentalismo filosofico, por lo que
terminaron promoviendo, de un modo u otro, una variante del mismo enormemente
original y fructifera (pues ambos se propusieron romper de algin modo con el
idealismo moderno, es decir, con el modelo «Sujeto — objeto»)™2.

Dentro del llamado «giro lingiiistico» de la filosofia en el siglo XX también cabe
localizar una version kantiana del mismo. En primer lugar, y aunque resulte
sorprendente, se puede mencionar el primer libro de Wittgenstein: en el Tractatus
logico-philosophicus se afirma con nitidez, en el § 6.13: «la 16gica es transcendental», con
lo cual, de algiin modo, se sigue la herencia kantiana. Ademads, tenemos en esta linea
la elaboracion lingiiistica del transcendentalismo por parte de K. O. Apel y J. Habermas
(acometida, en parte, a través de la hermenéutica filosofica de Gadamer y su énfasis
en la entrafia «dialdgica» de la razon); de Apel se pueden destacar los dos volumenes
titulados La transformacion de la filosofia (1973-1976) y de Habermas tanto Conocimiento
e interés (1968) como su monumental Teoria de la acciéon comunicativa (1981).

Por ultimo, aunque sin agotar el tema de la amplia herencia de Kant en la filosofia
del siglo XX (se podria mencionar a Hannah Arendt, John Rawls, etc.), subrayaremos
los rastros del kantismo en la filosofia francesa de la segunda mitad del siglo pasado.
Asi Michel Foucault, como parte de su traduccion de la Antropologia en perspectiva
pragmitica, incluyé una amplia introduccion hoy publicada con el titulo Una lectura de
Kant (2024a); por otro lado, en el libro Las palabras y las cosas de 1966, uno de los libros
mas importantes de la filosofia contemporanea, Kant juega un papel clave en el
conjunto de su argumentacion; finalmente, Foucault dedicé una atencién sostenida
—en articulos, conferencias y cursos universitarios— al escrito de Kant «;Qué es la
[lustracion?» (en el libro, publicado en la editorial Tecnos, Sobre la Ilustracion (2006), se

recogen los distintos textos foucaultianos al respecto)’®. Por su parte, Gilles Deleuze

12 Mencionaremos aqui, por ejemplo, dos libros panoramicos: Apostolescu y Serban (eds., 2020) y Slama
(2021).

13 Inicialmente, en un texto redactado en 1949, lo que Foucault buscaba, bajo la guia de Jean Hyppolite,
era conjugar la trascendentalidad con la historicidad, como se constata en el texto de La constitution d’un

ISSN-e: 1885-5679



PikaAi

Razon y enjgma en Kant| Alejandro Escudero Pérez

publicé en 1963 un magnifico libro titulado La filosofia critica de Kant (Deleuze, 2007);
la editorial Cactus, por otro lado, ha publicado los numerosos cursos universitarios
que Deleuze dedico a Kant; ademas, en el libro Critica y clinica (1996), se puede leer el
articulo «Sobre cuatro férmulas poéticas que podrian resumir la filosofia kantiana».
Por ultimo, se puede mencionar a Jean-Frangois Lyotard; ademds de dos libros,
Lecciones sobre la analitica de lo sublime (2021) y El entusiasmo: critica kantiana de la historia
(2009), en su contribucién clave a la filosofia actual —el libro La diferencia (1999)— se
cruzan, como principales referentes filosoficos, tanto Kant como el segundo
Wittgenstein.

De todas estas versiones del transcendentalismo kantiano, ;jcudl tiene, a nuestro
entender, mas futuro y, por lo tanto, podria ser mas fructifera? Apostariamos por un
transcendentalismo filosofico de cufio «ontoldgico». En ¢él la «dimension
transcendental» se asigna al «ser» en vez de al «sujeto»; dicho con un poco mas de
precision: la dimension transcendental —las condiciones a priori de posibilidad de la
comprension cientifica, ética, politica, artistica, técnica, etc— estan plegadas en la
comprension del ser —el cual alude a un «acontecer» recurrente, no a un fundamento
fijo y definitivamente asentado (en esta ruta, por lo tanto, se asume la indole
«posfundacional» de la filosofia y se ensaya, también, una ampliacion de la

racionalidad)®.
3. 3. Los hallazgos de la KU y su prolongacion
En el tercer punto de la exposiciéon —en el que abordaremos la KU (la llamada

«tercera critica»}— es donde con mas nitidez nos vamos a acercar tanto a la tarea

indicada (ampliar la razén) como al marco sefialado: lo posfundacional en la filosofia del

transcendantal historique dans la Phénoménologie de I’Esprit de Hegel (Foucault, 2024b). Un libro interesante
sobre estas cuestiones: Dajballah (2008).

14 En algunas ocasiones Deleuze califica a su propuesta filoséfica con la etiqueta de «empirismo
transcendental»; un buen libro sobre el tema es el de Anne Sauvagnargues (2009).

15V. Crowell y Malpas (2007). Un transcendentalismo ontoldgico, por un lado, acomete una ampliacion
de la razén en el marco posfundacional; por otro lado, sus coordenadas basicas son las siguientes: a) en
la comprension del ser estan plegadas y estampadas las condiciones a priori de posibilidad de la
experiencia de los fendmenos (en el conocimiento, la eticidad, el arte, la técnica, la politica, etc.); b) la
comprensién del ser abarca el mundo e incluye a la existencia humana; c) ser: un acontecer (surcado por
la diferencia, el limite y la posibilidad).

ISSN-e: 1885-5679

169

Eikasla

En.-feb.
2026



170

ALEHE

En.-feb.
2026

Pikasia

Razon y enjgma en Kant| Alejandro Escudero Pérez

siglo XXI (en la conjunciéon de ambos estan dibujadas, tal y como dijimos con
anterioridad, las coordenadas de la transformacion de la herencia kantiana —al menos
en una de las direcciones en las que este proposito puede ser emprendido y desplegado
en el siglo XXI)*.

La KU es el libro mas extrafo y singular de Kant. Por un lado, es una clave de béveda
del sistema de la razdn: lo que define la «unidad» de la KrV'y la KpV (el determinismo
de la naturaleza con la libertad suprasensible de la voluntad). Pero, por otro lado, hay
en la KU una serie de lineas de fuga respecto a la filosofia moderna, es decir, respecto al
idealismo del sujeto (con su especifica «tesis sobre el ser»). No es casualidad, dicho
como apunte historico, que Holderlin —el primer critico del idealismo aleman— fuese
un lector perspicaz de la KU. Si se sigue hasta el final la senda trazada en la tercera
critica puede ocurrir que desde Kant lleguemos mas alla de Kant (lo cual nada tiene
que ver con haber superado a Kant sino, al contrario, con haberlo efectivamente
heredado).

Gracias a una serie de textos breves de Marco Sgarbi (extraidos de su importante
libro de 2011) circunscribiremos inicialmente el cauce de nuestra exposicion de la
tercera critica:

a) «No cabe duda de que la KU es la mas enigmitica de las tres criticas publicadas

por Kant» (Sgarbi, 2011: 23).

b) «...la KU no es un edificio concluido...», (Ibidem: 24).

c) Tras publicar la KrV y la KpV Kant necesitaba «...alcanzar una teoria general
acerca del enjuiciamiento de objetos sin conceptos determinados, o lo que es lo
mismo: orientarse hacia la KU y el descubrimiento del Juicio reflexionante»?, (ib.:
45).

d) «...la actividad primordial del Juicio reflexionante consiste en operar sin

Concepto...», (ib.: 160)S.

16 Recordamos aqui, pues, que la tarea planteada era la de ampliar la razén y el marco de un pensar
posfundacional (y, desde ahi, se encauzaba el propodsito de «heredar a Kant»).

17 Bl Juicio reflexionante —tal y como inicialmente lo explicita Kant— estd inmerso en el terreno de lo
estético (cuyas dos vertientes son lo bello y lo sublime) y en la articulaciéon de una teleologia (con su
lado cognoscitivo y su vertiente moral).

18 Los conceptos son, en el mundo moderno, los equivalentes a las esencias en la filosofia tradicional (por
lo tanto, apuntar hacia un lugar en el que no hay ni Conceptos ni Esencias es completamente extrafio y
andmalo respecto a la linea preponderante de la tradicién metafisica). Kant ubicé los conceptos a priori
en las facultades superiores del Sujeto (entendimiento y razén).

ISSN-e: 1885-5679



A1 EHE

Razon y enjgma en Kant| Alejandro Escudero Pérez

Lo extraordinario de la KUY estd en que en el campo explorado por ella queda en
suspenso lo que Heidegger ha llamado la «tesis de Kant sobre el ser». Kant afirma que
«ser» = «posicion» (Setzung); «ser», pues, aqui, se entiende como un poner o un oponer
(setzen). Pero ;qué es lo puesto y qué instancia ejerce esa posicion? Lo puesto es el
«objeto», y quien pone algo asi es el «Sujeto». O sea, que aqui tenemos, nada menos, el
modelo «Sujeto — objeto» (en el que el sujeto es el fundamento y el objeto lo
fundamentado —lo constituido, lo producido, lo construido). A su vez la posicion del
objeto por el Sujeto, su «objetivaciéon», es, en su entrafia «racional», de indole
«conceptual», es decir: estd regida por el a priori del concepto (lo que implica que es asi
como lo objetivado alcanza universalidad y necesidad, es decir, validez, verdad)®. Sin
embargo, a pesar de esta directriz tan firme y rotunda, en el conjunto de lo explorado
por la KU hay wuna significativa, sorprendente y enigmatica, ausencia de
conceptualidad (y, por ello, de «objetualidad»), pero, a la vez, y esto es lo
auténticamente excepcional, hay, a pesar de ello, una presencia de algo: algo con un
sentido y con una validez —«necesaria y universal» (aunque esta «validez» tenga un
sentido distinto al logrado desde el a priori conceptual).

En las anteriores citas de Marco Sgarbi ya se ha mencionado implicitamente el punto
de partida de la KU: la distincidn entre el Juicio determinante y el Juicio reflexionante®
(aqui hay que indicar que es enormemente dificil precisar el alcance ultimo de esa
distincién —y esto es parte de la complejidad ante la que nos sitia la KU en su

conexion con las otras dos criticas)?.

19 «La Erste Einleitung (a la KU) se habia enfrentado a tumba abierta con un enigma concerniente a las
raices ocultas del pensamiento, en cuya clarificacion era preciso seguir insistiendo», escribe Nuria
Sanchez Madrid su excelente edicion de la primera introducciéon de la KU (Kant, 2017: 15); el enigma
suscita admiracién y asombro, y las «raices ocultas» son oscuras e insondables: y ahi fue donde tratd de
internarse Kant al escribir la KU.

20 Escribe Kant en la KrV: «Ser no es evidentemente un predicado real, es decir un concepto de algo que
pueda afiadirse al concepto de una cosa. Es sencillamente la posicion de una cosa o de ciertas
determinaciones en si» (A 598, B 626). La traduccion es nuestra.

21 En adelante emplearemos las expresiones razén determinante y razén reflexionante.

2 Caben tres lineas de lectura de esta distincion kantiana: a) la razén determinante y la razoén
reflexionante estan en el mismo plano (pues cada una impera en distintos territorios; es una lectura
neutral, por llamarla asi); b) hay una primacia completa de la razén determinante y, por ello, la razén
reflexionante estd subordinada y tiene un papel secundario (sélo auxiliar); c) hay una primacia de la
razon reflexionante sobre la razon determinante (esta tercera linea, que serd la que seguiremos aqui,
marca una linea de fuga respecto a la moderna metafisica del sujeto).

ISSN-e: 1885-5679

171

Eikasla

En.-feb.
2026



172

ALEHE

En.-feb.
2026

I EHE

Razon y enjgma en Kant| Alejandro Escudero Pérez

Comenzaremos con una definicion escueta de la razdén determinante y la razén

reflexionante:

a) La razon determinante parte del universal (el concepto, la esencia) y desde ahi fija
lo particular (lo subsume en una trayectoria que va desde arriba hacia abajo).

b) La razén reflexionante, en cambio, parte del caso —de lo concreto— y busca para
él el «universal» que lo subsume?; el anclaje de la razdn reflexionante estd, asi,
en el universal concreto, es decir, en algo que desmiente la universalidad
abstracta de las esencias/conceptos de la tradicion metafisica desde Platon hasta

Husserl?.

Realizada esta precision inicial formularemos ahora una tesis filoséfica (la cual es
un aspecto de la transformacion de la herencia de Kant a la que estamos aludiendo
reiteradamente aqui): hay una primacia de la razon reflexionante respecto a la razén
determinante «en el conjunto del saber», es decir, en el conjunto de las dreas de
despliegue de lo «racional» (esta tesis no encuentra un apoyo directo en los textos de
Kant, pero si cabe sostenerlo desde una argumentacion filoséfica especifica que
procede por un lado, «fenomenoldgicamente» y, por otro lado, se acoge a logros
especificos de las filosofia del siglo XX —en distintas tradiciones). La estrategia desde
aqui serd recurrentemente la siguiente: «universalizar» —de modo transversal— una
serie de hallazgos de la KU que Kant circunscribia a una parcela muy delimitada (de tal
modo que todo lo que Kant ha expuesto desde la razén determinante en la KrV y la
KpV no puede ya tomarse como lo originario sino solo como «casos limite»
—abstracciones fijadas dentro de un conjunto movil y abierto en el que la racionalidad
principal es la propia de la razon reflexionante).

Mencionaremos aqui, una vez presentado el arranque de la KU, cuatro de los

principales hallazgos de la KU (siguiendo el hilo conductor de la razén reflexionante

2 Una tarea futura, aqui sdlo aludida, es elaborar la razén reflexionante (tras las pistas proporcionadas
por Kant en la KU) mas acé de la dialéctica (metafisica) entre lo particular y lo universal. ;Cémo? Por
ejemplo, ubicandola entre el «vacio legal» y el «universal concreto». Sobre estos temas son relevantes
los libros La fuerza del ejemplo (2008) de Alessandro Ferrara y Universal concreto (2023) de Javier Goma
Lanzon y, también, el conjunto de las investigaciones de Jean-Frangois Lyotard.

24 La razon reflexionante opera ante un «vacio legal»: hay un caso, pero no esta predeterminada la ley
que lo acoge y lo abarca (localizando en €l su entrafia «racional»).

ISSN-e: 1885-5679



A1 EHE

Razon y enjgma en Kant| Alejandro Escudero Pérez

son, cada uno de ellos, «universalizables», esto es: extendibles y ampliables al conjunto

del «saber» —esto es, al conocimiento, a la eticidad, etc.)?:
3. 3. 1 Del comprender y sus dambitos (KU: Introduccion)

En base a la Introduccion a la KU (una vez se ha delimitado alli lo que distingue la
«capacidad de juzgar determinante» y la «capacidad de juzgar reflexionante») se
puede fijar, inicialmente, lo siguiente: a) La razon determinante delimita desde si misma
una «esfera» (Gebiet) clausurada de antemano —cerrada definitivamente, de una vez
para siempre— segun el despliegue de los Conceptos a priori del Sujeto universal; por
ejemplo: la esfera de la razon cognoscitiva cuaja en la fisica matematica (desarrollada
desde Galileo hasta Newton) y la esfera de la razon practica cuaja en la ética formal
del deber (bajo el imperativo categdrico); b) La razon reflexionante, por su parte, es
incapaz de delimitar de una vez por todas una esfera de accion, por eso, sélo puede
circunscribir un «admbito» (Boder) en el que hay sentido y hay validez, pero que no esta
cancelado de una vez para siempre (pues ahi no pueden regir de antemano los
Conceptos a priori del Sujeto racional —segun lo que se ha denominado razdn

determinante). Hasta aqui lo que Kant expone. La pregunta posterior a Kant —a la vista

%5 La tarea futura aqui esbozada es la de expandir al conjunto de la racionalidad —en los distintos
campos de su ejercicio y su despliegue— una serie de hallazgos de la KU. Los principales hallazgos de
la KU (los cuales reclaman ser ampliados, profundizados, expandidos) son, al menos, los siguientes: a)
Del comprender y sus dmbitos (KU, Introduccién); la pregunta conductora aqui es: jcomo estan
organizados internamente los modos de la comprension del mundo? ;bajo qué «figura»? la alternativa
es esta: jestan articulados como «esferas» o como «ambitos»? ;qué implica lo uno y lo otro?; b) De una
presencia sin concepto (KU, § 35); la cuestion aqui es la siguiente: ;como comparece algo? Los fendmenos,
siguiendo este hilo kantiano, aparecen sin presuponer un concepto o una esencia (es decir, en la doble
direccién de una presencia esquematica y una presencia diferida); c) ;Quiénes somos nosotros? (KU, § 45):
aqui Kant explicita dos piezas importantes de una ontologia de la existencia humana: en tanto que
«participe» en el juego de la comprension es un «médium» y tiene, en su centro, a la imaginacion (la
inteligencia inventiva); se trata, por lo tanto, de una respuesta a la pregunta por nosotros mismos —por
nuestro «ser»— distinta a la articulada desde la metafisica del sujeto; d) Una enigmitica instancia donadora
(KU, § 46); aqui Kant indica, bajo el nombre «die Natur», la instancia a partir de la cual, y a través de una
obra original y ejemplar, llega a un d&mbito de la comprension su «ley y su orden», su articulaciéon
«racional» (la cual rige su despliegue interno); se anticipa aqui una ontologia del acontecimiento; e) EI
consenso de la verdad y el «sensus communis» (KU, § 40); la verdad consensual —el consenso de la verdad—
arraiga, por un lado, en el sensus communis y, por otro lado, encuentra su apoyo en una retérica de la
argumentacion (cuyo proposito es persuadir y convencer del caracter comunitariamente vinculante de
un «contenido» —una obra de arte, un mensaje comunicativo, etc.; se apunta aqui hacia una
racionalidad dialdgica).

ISSN-e: 1885-5679

173

Eikasla

En.-feb.
2026



174

ALEHE

En.-feb.
2026

I EHE

Razon y enjgma en Kant| Alejandro Escudero Pérez

de lo que ha ido sucediendo en la filosofia durante el siglo XX y el XXI—es la siguiente:
¢y si inicamente hubiera «dmbitos» (esos en los que la racionalidad que se despliega
es de indole «reflexionante») y no hubiera —porque es una ilusiéon metafisica
(semejante a la que fue desmantelada en la Dialéctica transcendental por Kant)—
«esferas» (en las que se desplegara de modo definitivo una razon determinante
—sostenida sobre el fundamento del sujeto)? Es decir: si esto fuera cierto tanto el
terreno de lo cognitivo como el de lo practico serian precisamente «dmbitos» en vez de
«esferas» clausuradas por el fundamento del sujeto (un dmbito es a la vez cerrado y
abierto, y, también, admite reconfiguraciones en sus mismas condiciones de
posibilidad, enmiendas en sus principios rectores —tal y como Einstein enmendé a
Newton trazando en la fisica un radical cambio de paradigma). Resumiendo el asunto
principal sobre como estan dibujados los modos de la comprension del mundo (en la
ciencia, la eticidad, el arte, etc.): si fueran «esferas» sucederia que estarian cerrados y
clausurados (en tanto atados a un fundamento, por ejemplo el Sujeto de la razon); si
fuesen «ambitos» —como aqui se defiende— ocurriria que su cierre nunca seria
definitivo: un &mbito de la comprensidn esta radicalmente abierto a un acontecimiento
en el que cuaje su entera reordenacion interior (por ejemplo con un cambio de
paradigma cientifico o artistico). La primera conclusion de la prolongacion del
principal hallazgo de la introduccién a la KU (siguiendo la tesis de la primacia de la
razon reflexionante) puede, en definitiva, formularse asi: no hay nunca esferas del saber

—sea cognitivo o practico o de otra indole— sino unicamente dmbitos del comprender®.

3. 3. 2. De una presencia sin concepto (KU, § 35)

El § 35 de la KU se titula: «El principio del gusto es el principio subjetivo de la
capacidad de juzgar en general». Y, jcudl es el tema explicitamente abordado en este
paragrafo de la KU? El asunto de un «esquema sin (un) concepto». El hilo conductor

para tematizar este fenomeno es la figura bella?”. ;Qué se encuentra en ella que sea

2% Sobre este punto especifico, en tanto lo aclara y lo expande, son magnificos dos libros de Dominique
Pradelle (2012 y 2013).

27 En su Releer a Kant, escribe Felipe Martinez Marzoa lo siguiente: «El esquematizar sin concepto es lo
mismo que el finalismo sin fin. Lo uno y lo otro es lo que reconocemos cuando llamamos bella a la
figura. Decir que la figura es bella es reconocer que, ciertamente, hay figura, por lo tanto unidad, orden

ISSN-e: 1885-5679



A1 EHE

Razon y enjgma en Kant| Alejandro Escudero Pérez

filosoficamente relevante? Una presencia sin concepto o sin esencia. Ahora bien, algo
asi es lo imposible para, por ejemplo, la metafisica platonico-aristotélica y, con ella, la
linea predominante, con buenos motivos, de la tradicion de Occidente?.

Estamos aqui —en el caso de la figura belli— ante una presencia (algo siendo
algo—identificable, reconocible) sin que impere de antemano (a priori) una
esencia/concepto. Esta —extrana e insdlita— presencia sin esencia o sin concepto se
desdobla, a la vez, cuando se profundiza en ella, en dos direcciones: la de una presencia
esquemdtica y una presencia diferida.

Algo (un ente, un fenomeno) es la unidad —la reunién— de una multiplicidad de
rasgos suyos —es decir, algo es el conjunto de sus propiedades y/o relaciones. La
presencia es «esquematica» porque incluye dentro de si un «esquema», el cual es la
sintesis en que algo consiste cuando se muestra o comparece siendo esto o siendo
aquello. La sintesis esquemitica del fendmeno es un tipo de sintesis (unidad, reunién)
que no se puede equiparar a la sintesis (rigida, cerrada sobre si misma) protagonizada
por una esencia o un concepto (una identidad permanente, un universal necesario, una
unidad simple, etc.)?.

Por otro lado, que la presencia de algo sea una presencia diferida significa que no
hay una presencia plena o completa o integra; aqui —en el darse de algo siendo algo—
un limite sostiene y atraviesa el fendmeno: el darse de algo incluye, pues, también, lo
que se oculta y se reserva, lo que no comparece —su vertiente profunda y vertical, su
inagotable riqueza.

En resumen, y dicho como una tesis que hay que desarrollar: lo que sucede en la

figura belln—segun la brillante descripcion kantiana acometida en la KU (una presencia

y concierto, y, a la vez, que no es posible encontrar el concepto, la regla, el universal que exprese ese
orden y concierto» (1989: 120).

28 Respecto de Platon y Aristoteles —es decir, la tradicion rectora en Occidente— nos dice, a este
respecto, Felipe Martinez Marzoa (1995b: 105): «... sin eidos no hay propiamente cosa, sin eidos no hay
en general presencia...». Una presencia sin esencia/concepto es, pues, un imposible metafisico (y sin
embargo es «fenomenoldgicamente» constatable que cabe una presencia sin concepto/esencia, como se
sostiene en la KU de Kant —inicialmente a propdsito, inicamente, de la figura bella; pero tal vez lo que
ha sido tratado como una «excepcién» sea el modo habitual y ordinario de presencia de algo —y lo
«excepcional», el «caso limite», sea eso que se ha denominado «esencia/concepto»).

2 Un esquema de sintesis (la unidad de la multiplicidad de rasgos que definen algo —el conjunto de sus
propiedades y/o relaciones) estd mas aca de la divisién o separacion jerarquica entre lo sensible y lo
inteligible y de lo particular y lo universal (y, por eso, esta sintesis estd mas aca de la que proporcionan
las esencias o los conceptos).

ISSN-e: 1885-5679

175

Eikasla

En.-feb.
2026



176

ALEHE

En.-feb.
2026

I EHE

Razon y enjgma en Kant| Alejandro Escudero Pérez

sin concepto/esencia; presencia a la vez desdoblada en una presencia esquematica y
una presencia diferida)— excede y desborda el acotado campo de la «estética» y, en el
fondo, esta implicito en el ofrecerse o el mostrarse del «ente en general» (es asi como
el ente es y comparece en los distintos dmbitos de la comprension —sea la ciencia, el

arte, etc.)®.
3. 3. 3.;Quiénes somos nosotros? (KU, § 45)

En el pardgrafo 45 de KU —cuyo titulo es «El arte bello es un arte en la medida en
que parece ser al mismo tiempo naturaleza»— encontramos esbozado algo muy
relevante: una respuesta alternativa (y divergente) a la kantiana pregunta ;Qué es el
Hombre? (la cuestion que Kant situd en el centro mismo de su filosofia). La respuesta
principal de Kant —tanto en la KrV como en la KpV— fue la siguiente: el hombre es el
Sujeto constituyente, el legislador auténomo (un fundamento del mundo, en
definitiva). Sin embargo, la respuesta que encontramos aqui, en este singular pasaje de
la KU —Dbajo el hilo conductor de la figura del artista («genio»)— es distinta y por eso
es importante. En primer lugar nos topamos con esto —extrafio, excepcional—: en el
ambito del arte el «artista» (esa figura de la existencia humana) no es un sujeto
constituyente ni un legislador auténomo. ;Entonces, qué es? Por un lado es un médium
(un vehiculo, un catalizador); por otro lado, el centro de gravedad del «artista» es su
«imaginacion». Si «universalizamos» —y traducimos a otros términos pero siguiendo
el mismo hilo conductor— esto que Kant describié acotandolo sdlo al ambito de lo
«estético», tenemos una respuesta precisa e importante a la pregunta por el «ser» de la
existencia humana: los seres humanos son participes en el juego de la comprension del
mundo (en el arte, pero también en la ciencia, la técnica o la politica) y su centro de
gravedad esta en la inteligencia inventiva. Y esto es lo que podemos aprender de este

paragrafo extraordinario de la KU.

% Respecto a la presencia esquemitica hay un desarrollo interesante en las obras de Marc Richir y Jacques
Garelli; y sobre la presencia diferida es crucial la investigacion de la fenomenologia deconstructiva de
Jacques Derrida (en libros como La voz y el fenémeno, Mdrgenes de la filosofia, etc.). Por otro lado, es
relevante que ya en la tradicion metafisica, por ejemplo en Platén, el fendmeno «belleza» marca una
zona de mediacion entre la «verdad» y el «bien» (lo cual apunta implicitamente al papel crucial que
tiene en Kant la figura bella y, con ella, el conjunto de la KU).

ISSN-e: 1885-5679



JIEHE

Razon y enjgma en Kant| Alejandro Escudero Pérez

3. 3. 4. Una (enigmdtica) instancia donadora (KU, § 46)

En el paragrafo 46 de KU (cuyo titulo es «El arte bello es arte del genio») se pregunta
lo siguiente: en tanto que el «artista» —es decir, la existencia humana como tal—no es
el sujeto constituyente (el legislador auténomo) del ambito del arte ;de ddnde vienen,
entonces, los contenidos que lo pueblan?, ;de qué instancia originariamente donadora
llegan las «obras artisticas» que se instalan en ese ambito de la comprension del
mundo? Kant llama a esta instancia «die Natur» (la naturaleza); ella es la fuente, el
origen, el recurrente manantial del que el arte surge y brota: desde el que cuaja y desde
el que se renueva. «Die Natur» —a través del artista (médium)— «da la regla al arte»;
es decir, establece —una y otra vez, cada vez— «su ley y su orden» (su «racionalidad»
inmanente, los cauces de su organizacion interna, los contextos de descubrimiento y
de justificacion ahi operativos); ahi se afincan las obras artisticas «cldsicas»: originales
y ejemplares (vinculadas con la «<imaginacién» de una existencia humana cuyo centro
de gravedad estd en la inteligencia inventiva —en la que se explora lo desconocido).
Es «die Natur», en definitiva, un acontecer —enigmatico; un origen que no es
fundamento sino una fuente inagotable, una fuente recurrente de lo artistico (pero no
solo de ello: lo es de todos y cada uno de los dmbitos de la comprension del mundo
—ciencia, técnica, eticidad, politica, arte, religion)—. Y, de nuevo, esto es lo que
podemos aprender de este extraordinario paragrafo de la KU de Kant.

El desarrollo de estos cuatro hallazgos —brevemente esbozado en este apartado—y
la profundizacion en la «razdn reflexionante» (en tanto razén ampliada y razon
desubjetivada) es en parte una tarea realizada (y aqui cabe mencionar un significativo
numero de indagaciones filoséficas que ya han cuajado en textos importantes en el

siglo XX y XXI) y, en parte es, también, una tarea pendiente para la filosofia futura.
§ 4. Conclusion: el enigma de la razon

Un giro final —en el que se sistematiza una parte de lo expuesto anteriormente—:
la conjuncion, la convergencia, entre el existir humano que pivota sobre la imaginacién

y «die Natur» (como instancia donadora) es la raiz comiin de la sensibilidad y el

entendimiento y, a la vez, la raiz comiin de la razén cognoscitiva y la razén practica. Una

ISSN-e: 1885-5679

177

Eikasla

En.-feb.
2026



Pikasia

Razon y enjgma en Kant| Alejandro Escudero Pérez

raiz comun que Kant denomina —al comienzo de la KrV (A 15/B 29— «desconocida»
—con lo cual reconoce el fondo enigmitico de la razén. Es asi, en estas coordenadas,
como se puede ensayar una transformacion de la herencia de Kant.

El «enigma» en el centro de la razon lo encontramos, en Kant, en definitiva, en la
articulacion entre la capacidad de juzgar reflexionante, la imaginacion en tanto
esquematiza sin concepto (segin una presencia de algo a la vez diferida y
esquematica) y «die Natur» (una instancia donadora —que proporciona una «ley» y,
con ella, un «orden» en un dmbito de la comprension del mundo articulado segun
obras clasicas —originales y ejemplares). Siguiendo los elementos principales de ese
«enigma», por lo tanto, se sustrae a la «razon» de su confinamiento en la sede del
sujeto/fundamento y, por ello, se traza una linea de fuga respecto a la metafisica
moderna, con lo cual, en definitiva, se ilumina una porcién del porvenir de las tareas
de la filosofia (en la linea, por ejemplo, de una ontologia del acontecimiento y de los
mundos posibles, entre otras). Tenemos, pues, aqui un amplio y complejo tema sobre
el que seguir indagando.

La razon dogmatica —absolutizada, ignorante de su finitud y sus limites— afirma

178 una y otra vez: «no hay enigma» (porque cree que toda pregunta ya ha sido respondida

ALEHE
Ne 133 ademads de resolver problemas, sin embargo, también afronta enigmas (sin pretender

En.-feb.
2026

en alguna parte). Una razoén critica —la cual asume el limite y acoge su finitud—

agotarlos, despejarlos definitivamente; sin la ambiciéon desmedida de «superarlos» de
una vez por todas y para siempre). Y por esta via kantiana—la del enigma de una razén
que asume a la vez su finitud y acomete su ejercicio critico— circula la filosofia en su
aventura prodigiosa; una aventura una y otra vez, emprendida, retomada, cuando
algo desconocido interpela al pensar y espolea su puesta en camino hacia la exploraciéon

de una salvaje Terra Incognita.

Bibliografia

Alegre Zahonero, Luis (2017), EI lugar de los poetas (un ensayo sobre estética y politica). Madrid,
Akal.

Apostolescu, Iulian y Serban, Claudia (eds.) (2020), Husserl, Kant, and transcendental
phenomenology. Berlin/Boston, Walter de Gruyter.

Bouriau, Christophe (2000), Lectures de Kant (le probléme du dualisme). Paris, PUF.

ISSN-e: 1885-5679



PikaAi

Razon y enjgma en Kant| Alejandro Escudero Pérez

Carchia, Gianni (1990), «Elogio de la apariencia», en G. Vattimo y P. A. Rovatti (eds.), El
pensamiento débil. Madrid, Catedra, pp. 115-127.

Crowell, Steven y Malpas, Jeff (eds.) (2007), Transcendental Heidegger. California, Stanford
University Press, 2007.

Cuartango, Roman (2013), Filosofia y experiencia conceptual. Santander, Universidad de
Cantabria.

Cubo Ugarte, Oscar (2012), Kant. Sentido comiin y subjetividad. Madrid, Plaza y Valdés.

Dajballah, Marc (ed.) (2008), Kant, Foucault and the Forms of Experience. New York/London,
Routledge.

Daval, Roger (1951), La métaphysique de Kant (perspectives sur la métaphysique de Kant d’aprés la
théorie du schématisme). Parid, PUF.

Deleuze, Gilles (2007), La filosofia critica de Kant. Madrid, Catedra.

Deleuze, Gilles (1996), Critica y clinica. Barcelona, Anagrama [1993].

Derrida, Jacques; et al. (1985), La faculté de juger. Paris, Minuit.

Duque, Félix (2002), La fuerza de la razén. Madrid, Dykinson.

Ferrara, Alessandro (2008), La fuerza del ejemplo (exploraciones del paradigma del juicio). Barcelona,
Gedisa.

Foucault, Michel (2024a), Una lectura de Kant: introduccion a la antropologia en sentido pragmatico.
Madrid, Siglo XXI.

Foucault, Michel (2024b), La constitution d’un transcendantal historique dans la Phénoménologie de
I’Esprit de Hegel. Paris, Vrin.

Foucault, Michel (2018), Las palabras y las cosas. Madrid, Siglo XXI.

Foucault, Michel (2006), Sobre la [lustracion. Madrid, Tecnos.

Fournier, Jean-Baptiste (dir.) (2024), Les limites du transcendantal. Paris, Sorbonne Université
Press.

Goma Lanzén, Javier (2003), Universal concreto: método, ontologia, pragmdtica y poética de la
ejemplaridad. Madrid, Taurus.

Granel, Gérard (1970), L’equivoque ontologique de la pensée kantienne. Parid, Gallimard.

Heidegger, Martin (2013), Kant y el problema de la metafisica. México, FCE.

Heidegger, Martin (2009), La pregunta por la cosa: sobre la doctrina de los principios trascendentales
de Kant (Petra Jaeger, ed.; José M. G.2 Gomez del Valle, trad.). Granollers, Palamedes.

Heidegger, Martin (2000), «La tesis de Kant sobre el ser» (1961), en Hitos. Madrid, Alianza, pp.
361-388.

Kant, Immanuel (2017), Primera introduccion a la Critica del juicio (Nuria Sanchez Madrid, ed.).
Madrid, Guillermo Escolar. Edicion bilingiie.

Kant, Immanuel (2011), Progresos de la metafisica desde Leibniz y Wolff (Félix Duque, ed.). Madrid,
Tecnos.

Kant, Immanuel (1981), La religion en los limites de la mera razén (Martinez Marzoa, ed.). Madrid,
Alianza.

Kneller, Jane (2007), Kant and the power of imagination. London, Cambridge University Press.

Kohnhe, Klaus Christian (2012), Surgimiento y auge del neokantismo. México, FCE.

Kiiplen, Mojca (2015), Beauty, ugliness and the free play of imagination. Springer.

Lebrun, Gérard (2008), Kant y el final de la metafisica. Madrid, Escolar y Mayo.

Leyte, Arturo (2020), Kant después del neokantismo (Sergio Sevilla y Jesus Conill, eds.). Madrid,
Biblioteca Nueva.

ISSN-e: 1885-5679

179

Eikasla

En.-feb.
2026



180

ALEHE

En.-feb.
2026

Pikasia

Razon y enjgma en Kant| Alejandro Escudero Pérez

Lowith, Karl (2008), De Hegel a Nietzsche: la quiebra revolucionaria del pensamiento en el siglo XIX.
Buenos Aires, Katz.

Lyotard, Jean-Frangois (2021), Lecciones sobre la analitica de lo sublime. Santiago de Chile, LOM.

Lyotard, Jean-Frangois (2009), El entusiasmo: critica kantiana de la historia. Barcelona, Gedisa.

Lyotard, Jean-Frangois (1999), La diferencia. Barcelona, Gedisa [1983].

Makkreel, Rudolf A. (1990), Imagination and interpretation in Kant (the hermeneutical import of the
Critique of judgement). Chicago, University of Chicago Press.

Malabou, Chaterine (2023), Avant demain: épigénese et rationalité. Paris, PUF.

Malpas, Jeff (ed.) (2003), From Kant to Davidson (philosophy and the idea of transcendental).
London/New York, Routledge.

Martinez, Luciana y Pelegrin, Laura (2024), La cosa en si (por qué volver a Kant). Madrid, Herder.

Martinez Marzoa, Felipe (1995a), Holderlin y la 6gica de Hegel. Madrid, Visor.

Martinez Marzoa, Felipe (1995b), Historia de la filosofia antigua. Madrid, Akal.

Martinez Marzoa, Felipe (1992), De Kant a Holderlin. Madrid, Visor.

Martinez Marzoa, Felipe (1989), Releer a Kant. Barcelona, Anthropos.

Martinez Marzoa, Felipe (1987), Desconocida raiz comiin. Madrid, Visor.

Ortega y Gasset, José (1966a), Obras completas, tomo IV (1929-1933), 6.2 ed. Madrid, Revista de
Occidente.

Ortega y Gasset, José (1966b), Obras completas, tomo III (1917-1928), 6.2 ed. Madrid, Revista de
Occidente.

Partene, Elene (2023), La norme et 'excédent (étude sur les prémices du transcendantal kantien).
Paris, Hermann.

Philonenko, Alexis (2010), Commentaire de la Critique de la faculté de juger. Paris, J. Vrin.

Pradelle, Dominique (2013), Généalogie de la raison: essai sur I’ historicité du sujet transcendantal de
Kant a Heidegger. Paris, PUF.

Pradelle, Dominique (2012), Par-dela la révolution copernicienne: Sujet transcendantal et facultés
chez Kant et Husserl. Paris, PUF.

Rivera de Rosales, Jacinto (1997), Kant: la «Critica del Juicio teleoldgico» y la corporalidad del sujeto.
Madrid, UNED.

Sauvagnargues, Anne (2009), Deleuze: I'empirisme transcendantal. Paris, PUF.

Sevilla, Sergio y Conill, Jests (eds.) (2020), Kant después del neokantismo. Madrid, Biblioteca
Nueva.

Sgarbi, Marco (2011), Kant, critica del juicio. Madrid, Maia.

Slama, Paul (2021), Phénomenologie transcendantale (figures du transcendantal de Kant a Heidegger).
Switzerland ,Springer.

Trias, Eugenio (2014), El hilo de la verdad. Barcelona, Galaxia Gutenberg.

Trias, Eugenio (2001), Ciudad sobre ciudad: arte, religion y ética en el cambio de milenio. Barcelona,
Destino.

Trias, Eugenio (1991), Ldgica del limite. Barcelona, Destino.

Vuillemin, Jules (1954), L’héritage kantien et la révolution copernicienne (Fichte, Cohen, Heidegger).
Paris, PUF.

Weatherston, Martin (2002), Heidegger’s interpretation of Kant (categories, imagination and
temporality). NY, Palgrave.

Yirmiyahu, Yovel (2021), La revolucion filosofica de Kant. Madrid, Tecnos.

Zambrano, Maria (2025), Filosofia y poesia. Madrid, Alianza.

Zizec, Slavoj (2006), Arriesgar lo imposible: conversaciones con Glyn Daly. Madrid, Trotta.

ISSN-e: 1885-5679



r

J1EHE

REVISTADEFILOSOFIA.COM

Razon y enigma en Kant| Alejandro Escudero Pérez

ISSN-e: 1885-5679

181

ikasia

N.° 133
En.-feb.
2026



